
Juiz de Fora 

2024 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA  

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

DOUTORADO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thalita de Cassia Reis Teodoro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu nunca vivi isso antes: presença do corpo e práticas pedagógicas afrorreferenciadas para 

uma educação antirracista.



Juiz de Fora 

2024 

 

Thalita de Cassia Reis Teodoro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu nunca vivi isso antes: presença do corpo e práticas pedagógicas afrorreferenciadas para uma 

educação antirracista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Educação da Universidade Federal de Juiz de Fora, como 

requisito parcial à obtenção do título de Doutora em 

Educação. Área de concentração: "Educação brasileira: 

gestão e práticas pedagógicas". 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Francione Oliveira Carvalho 



Ficha catalográfica elaborada através do programa de geração 
automática da Biblioteca Universitária da UFJF, 

com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Reis Teodoro, Thalita de Cassia.
     Eu nunca vivi isso antes: : presença do corpo e práticas
pedagógicas afrorreferenciadas para uma educação antirracista /
Thalita de Cassia Reis Teodoro. -- 2024.
     150 p.

     Orientador: Francione  Oliveira Carvalho
     Tese (doutorado) - Universidade Federal de Juiz de Fora,
Faculdade de Educação. Programa de Pós-Graduação em
Educação, 2024.

     1. dança. 2. raça. 3. artografia. 4. educação afrorreferenciada. 5.
Pedagogia Griô. I. Oliveira Carvalho, Francione , orient. II. Título.



26/07/2024 19:36 SEI/UFJF - 1722727 - PROPP 01.5: Termo de aprovação

https://sei.ufjf.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=1922027&infra_sistema=1… 1/2

 

 

Thalita de Cassia Reis Teodoro

 

 

Eu nunca vivi isso antes: presença do corpo e práticas pedagógicas afrorreferenciadas para uma
educação antirracista

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-graduação
em Educação da Universidade Federal de Juiz de
Fora, como requisito parcial à obtenção do título
de Doutora em Educação. Área de concentração:
"Educação brasileira: gestão e práticas
pedagógicas".

 

 

Aprovada em 7 de março de 2024.

 

BANCA EXAMINADORA

 

Dr. Francione Oliveira Carvalho - Orientador

Universidade Federal de Juiz de Fora

 

Dra. Olga Maria Botelho Egas

Universidade Federal de Juiz de Fora

 

Dr. Pedro Augusto Dutra de Oliveira

Universidade Federal de Juiz de Fora

 

Dr. Diego dos Santos Reis

Universidade Federal da Paraíba

 

Dra. Gabriela Santos Cavalcante Santana

Universidade Federal de Pernambuco

 

Juiz de Fora, 27/02/2024.

Documento assinado eletronicamente por Francione Oliveira Carvalho, Professor(a), em
11/03/2024, às 10:20, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020.

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm


26/07/2024 19:36 SEI/UFJF - 1722727 - PROPP 01.5: Termo de aprovação

https://sei.ufjf.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=1922027&infra_sistema=1… 2/2

Documento assinado eletronicamente por Olga Maria Botelho Egas, Professor(a), em 08/05/2024,
às 09:43, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº
10.543, de 13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Pedro Augusto Dutra de Oliveira, Professor(a), em
08/05/2024, às 13:26, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Gabriela Santos Cavalcante Santana, Usuário Externo, em
09/05/2024, às 14:02, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Diego dos Santos Reis, Usuário Externo, em 09/05/2024,
às 15:14, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº
10.543, de 13 de novembro de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no Portal do SEI-Ufjf (www2.ufjf.br/SEI) através
do ícone Conferência de Documentos, informando o código verificador 1722727 e o código CRC
83FB3C89.

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho ao meu amigo Francione, aos meus mestres 

e mestras da Pedagogia Griô, mãe e tias que me inspiram e me 

ampararam. 

 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço à Deus e as Deusas pelo dom da vida. 

A minha mãe, tias e irmão, pelo incentivo, cuidado, motivação diária e apoio 

incondicional. 

Ao meu orientador professor e amigo Fran, por todos os ensinamentos, orientações, 

estímulos e confiança na condução desse trabalho, que refletiu em uma parceria além da 

universidade. Serei eternamente grata. 

Aos professores membros da banca, pelas contribuições, reflexões e disponibilidade 

em colaborar no desenvolvimento do trabalho. 

Aos professores e servidores do Programa de Pós-Graduação em Educação da UFJF e 

CAED, pela competência e ensinamentos que propiciaram um ambiente próspero para o 

desenvolvimento da pesquisa em especial ao professor Julvan Moreira de Oliveira. 

Aos meus amigos e colegas. À Carolina, Daniela, Rozely e Letícia pelo incentivo nessa caminhada. 

Ao CNPq, CAPES e UFJF, pelos auxílios concedidos, que permitiram a realização 

deste trabalho.  

Agradeço imensamente a toda família da Pedagogia Griô em nome dos mestres Lilian 

Pacheco e Márcio Caires.  

 



RESUMO 

 

A tese teve por objetivo refletir criticamente sobre as propostas pedagógicas afroreferenciadas 

que valorizam a corporeidade negra como fonte de produção de conhecimento e apontar caminhos 

que interpelam criticamente como elas podem auxiliar nos processos para uma educação antirracista 

nos cursos de formação de professores da Educação Básica. A escrita desta tese foi um processo 

mediado intensamente por uma perspectiva artográfica afrorreferenciada. A condução da escrita teve 

início a partir da contação de história da busca da minha ancestralidade, tendo como essência o meu 

encontro com o “Outro Teatro: batucar/cantar/dançar/contar” do professor Ligiéro e do 

posicionamento político oriundo das pautas da educação anti-racista da professora Gomes. A 

experiência desta pesquisa também aborda as propostas pedagógicas afroreferrenciadas baseadas nas 

experiências e tradições afro-brasileiras como geradoras de novos conhecimentos e dinâmicas 

educativas. Muito do pensamento racista e discriminatório atual nos currículos escolares tem origem 

na repetição de um modelo sociopolítico, histórico e cultural pautado pelos modus operandi de formas 

coloniais e em contextos de hierarquização racial. A construção dessa roda de conversa foi realizada 

a partir de um Curso de extensão intitulado ‘Presença do corpo: práticas pedagógicas 

afrorreferenciadas para uma educação antirracista’. O curso, inspirado no Modelo de Ação 

Pedagógica da Pedagogia Griô e no referencial teórico- metodológico da Pretagogia, teve como 

metodologia o encantamento, a vivência, o diálogo, a dança, a circularidade e a produção partilhada, 

elementos que sistematizam essas pedagogias. Como partilha desse processo evidenciamos a 

construção de práticas pedagógicas de combate à discriminação racial, argumentamos que, a partir da 

minha história de vida, que devemos dar corpo à aprendizagem para abrir caminhos para um processo 

educativo que priorize a experiência do corpo e da corporeidade negra, entendendo o corpo como 

morada ancestral, marcando o aprendizado no corpo. Um corpo que se movimenta, que dança, que 

brinca, que chora, que tem crises de riso e que consegue ampliar a consciência de si no mundo. Esta 

investigação defende que estes elementos afroreferenciados funcionem como fonte de experiência e 

conhecimento na formação de professores na perspectiva das propostas da Lei 10.639 em 09 de 

janeiro de 2003, tornando obrigatório o ensino de história da África e da cultura afro-brasileira nas 

Escolas da Educação Básica e no Ensino Superior, com destaque para os cursos de formação de 

professores, para que estes possam colaborar nos processos para uma educação antirracista. 

Palavras-chave:  dança, r aça , e du c aç ão  afrorreferenciada,  Pedagogia  Griô, artografia 



ABSTRACT 

 

The thesis aimed to critically reflect on Afro-referenced pedagogical proposals that 

value black corporeality as a source of knowledge production, and to point out ways in which 

they can critically challenge the processes of anti-racist education in basic education teacher 

training courses. The writing of this thesis was a process intensely mediated by an 

afroreferenced artographic perspective. The writing began with the storytelling of the search 

for my ancestry, the essence of which was my encounter with Professor Ligiéro's "Other 

Theater: drumming/singing/dancing/telling" and Professor Gomes' political stance on anti-

racist education. The experience of this research also addresses Afro-Brazilian pedagogical 

proposals based on Afro-Brazilian experiences and traditions as generators of new knowledge 

and educational dynamics. Much of the current racist and discriminatory thinking in school 

curricula originates from the repetition of a socio-political, historical and cultural model based 

on the modus operandi of colonial forms and in contexts of racial hierarchization. This 

conversation circle was created as part of an extension course entitled 'Presence of the body: 

Afro-referenced pedagogical practices for an anti-racist education'. The course, inspired by 

the Griô Pedagogy Pedagogical Action Model and the Pretagogy theoretical-methodological 

framework, used enchantment, experience, dialogue, dance, circularity and shared production 

as its methodology, elements that systematize these pedagogies. As part of this process, we 

highlight the construction of pedagogical practices to combat racial discrimination, arguing 

that, based on my life story, we must give body to learning in order to open up paths for an 

educational process that prioritizes the experience of the body and black corporeality, 

understanding the body as an ancestral dwelling place, marking learning in the body. A body 

that moves, that dances, that plays, that cries, that laughs and that manages to broaden its 

awareness of itself in the world. This research argues that these Afro-referenced elements 

function as a source of experience and knowledge in teacher training from the perspective of 

the proposals of Law 10.639 of January 9, 2003, making it compulsory to teach the history of 

Africa and Afro-Brazilian culture in Basic Education Schools and in Higher Education, with 

an emphasis on teacher training courses, so that they can collaborate in the processes for an 

anti-racist education. 

Keywords: dance, race, Afro-referenced education, Griô Pedagogy, artography 



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Oreru, curso de formação em 2018................................................................... 17 

Figura 2 – Os palhaços de Folia de Reis e a professora de Arte, 2012. .............................. 31 

Figura 3 The body octet, John Scott, Limerick, 2014 ......................................................... 33 

Figura 4 The catalist, Emily Johnson, Limerick, 2014. ..................................................... 34 

Figura 5 L’Arbre D’Oublier, 2013. Paulo Nazareth. ......................................................... 37 

Figuras 6 a 11 - Apartado – Versão filme, 2021. ................................................................64 

Figura 12 - Clipe musical Liberdade. Na imagem: Sandra Moreira Costa, Maria do 

Perpetuo Socorro da Silva, Rosana Dias da Silva e Rosimar Dia.............................68 

Figura 13 - Apresentação no hall do Teatro Pascoal Carlos Magno: Thalita Reis e Sandra 
Costa............................................................................................................................69 

Figura 14 - Apresentação no hall do Teatro Pascoal Carlos Magno. Na imagem, 

Rosana Dias e Rosimar Dias........................................................................................69 

Figura 15 - curva de vivência ............................................................................................... 72 

Figura 16 – linhas de vivência humana ................................................................................ 73 

Figura 17 - Identidade, ancestralidade e vida em comunidade ............................................ 74 

Figura 18 - Modelo de ação ................................................................................................. 75 

Figura 19 – Encontro 1.......................................................................................................... 88 

Figura 20 – Fotos do dia 2. ................................................................................................... 97 

Figura 21 - Fotos do último dia ............................................................................................ 98 

Figura 22 – Fotos do dia 2. .................................................................................................. 100 
 



 

 

SUMÁRIO 

 

Chegança .................................................................................................................................................................. 13 
Roda de benção ........................................................................................................................................................ 13 
Roda de abertura...................................................................................................................................................... 14 
Roda de Harmonização ............................................................................................................................................ 21 
Roda de embalo ....................................................................................................................................................... 23 
1 - CONTAÇÃO DE HISTÓRIA: um mergulho nas memórias a partir de uma narrativa a/r/tográfica pela 
perspectiva afroreferrenciada. ............................................................................................................................... 25 
1.1 Mergulhando em caminhos afora... ............................................................................................................. 27 
1.2 Um salto para os mares de morros mineiros ............................................................................................... 29 
1.3 Pulando as ondas do mar ............................................................................................................................. 31 
1.4 Das águas salgadas ao mar de morro de novo ............................................................................................. 32 
1.5 Mergulhando em caminhos afora...Parte II .................................................................................................. 36 
1.6 Vamos dar uma pausa nessa dança... ........................................................................................................... 38 
1.7 A voz ressoando e dando voz. ...................................................................................................................... 40 
1.8 Reconectando fios ancestrais através do movimento.................................................................................. 43 
1.9 Experiências como professora universitária e “buscante” da minha ancestralidade .................................. 46 
1.10 Reconectando fios ancestrais através do movimento: Contação de história Parte II ................................. 48 
1.12 O fio que faltava: a incorporação de uma perspectiva artográfica afrorreferenciada na minha prática 
enquanto professora, pesquisadora e artista .......................................................................................................... 54 
2 PRIMEIRA ESTAÇÃO: práticas pedagógicas afrorreferenciadas como geradoras de novos conhecimentos e 
dinâmicas educativas. ................................................................................................................................. 60 

2.1 Vínculo e encantamento através da Pretagogia e da Pedagogia Griô ......................................................... 61 
2.2 Pretagogia: uma abordagem teórico-metodológica .................................................................................... 61 
2.3 O corpo-dança afroancestral: um conceito gingado. ................................................................................... 71 
2.4 Entrecruzamentos em sala de aula: Pretagogia e o ensino de dança contemporânea na educação básica 72 
2.5 Segunda estação: Pedagogia Griô, uma pedagogia facilitadora de rituais de vínculo e aprendizagem ...... 74 

  2.6 Entrecruzamentos em sala de aula: Pedagogia Griô e o ensino de dança contemporânea na 
educação básica .............................................................................................................................................. 81 

2.7 O impacto da Pretagogia e da Pedagogia griô nas pesquisas de formação docente ................................... 82 
Momento 3 – Diálogo ...................................................................................................................................... 87 

3 EU NUNCA VIVI ISSO ANTES: presença do corpo e práticas pedagógicas afrorreferenciadas para uma 
educação antirracista. ......................................................................................................................... 88 

3.1 Encontro 1 .................................................................................................................................................... 93 
3.2 Vamos para o dia 2 ..................................................................................................................................... 101 
3.3 Dia 3 ............................................................................................................................................................ 113 
Grupo 1 ................................................................................................................................................................... 116 
Grupo 2 ................................................................................................................................................................... 117 

3.4 RITUAL DE PARTILHA DO CONHECIMENTO ..................................................................................... 118 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................................... 121 
 



 

 

13 

Chegança1 

 

Oh, bom dia pra quem é de bom dia. Boa noite pra quem é de boa noite. A Chegança 

compreende juntamente com a Roda de Bênção o primeiro momento de uma aula inspirada na 

Pedagogia Griô. Esse momento é para encantar as(os) educandas(os) e trazê-los para a 

consciência do momento presente. 

 

Convite: Obrigada por sua presença, leitora e leitor. Iniciarei a apresentação desta tese de 

doutorado cantando uma canção. Eu gostaria que todas(os) cantem comigo, deixando a energia 

de amor atravessar essa leitura. Quem tiver um maracá por perto se sinta à vontade em marcar 

esta canção, ao ser convidado para esta roda imaginária. Vamos entrar na roda!!! 

 

Música: Oh Lua nova - aprendida com Márcio Caires 

 

 

Oh lua nova, 

cadê a lua cheia 

a Thalita tá chegando 

pra deixar rastro na areia 

 

Roda de benção 

 

Eu gostaria de iniciar a escrita desta tese com um pedido de bênção. A roda de bênção 

é um momento de busca de ancestralidade, onde se identificam as famílias, comunidades e 

pessoas que transmitem conhecimentos e ensinamentos. 

 

Convite: Este é o maracá. Instrumento indígena que nos conecta com o sagrado. Se você não 

tem um maracá, você pode usar uma erva, acender uma vela ou um incenso para você fazer o 

seu pedido de permissão aos nossos ancestrais africanos, afro-brasileiro e indígenas. Podemos 

pedir a benção aos nossos mais velhos e aos mestres da cultura popular. Com o seu objeto em 

mãos, de olhos fechados, peça em silêncio a sua benção. 

 

 
1 As definições dos momentos vivencias que eu descrevo aqui foram construídos, no decorrer da minha formação em Pedagogia 

Griô, a partir das minhas anotações e do meu plano de aula que é pré-requisito para a obtenção do certificado. 

 



 

 

14 

 

Peço a benção aos meus avós e tataravós maternos e paternos, 

Indígenas e negros. 

Saúdo a força da mulher afro-ameríndia da minha família. 

Eu sou Thalita! 

 

Eu sempre desejei cursar o doutorado quando eu tivesse perguntas surgidas na minha 

prática para serem resolvidas. Essa informação é importante, pois eu percebo que as questões 

que proponho nesse estudo me movem, me impulsionam, me incomodam, me emocionam e me 

encantam. Portanto, hoje eu estou aqui para apresentar um estudo que emergiu de uma questão 

particular e complexa: a procura da minha ancestralidade! E que no decorrer do processo foi 

progressivamente incorporada às minhas práticas artísticas e pedagógicas. 

Enquanto artista, professora e pesquisadora negra, os temas dança, educação, relações 

étnico-raciais, performances culturais, raça, corporeidade, artografia e ancestralidade estão no 

meu entorno. No caminho encontrei muita gente que compartilha o interesse pelos três temas 

que nortearão esta pesquisa: dança, pedagogias afrorreferenciadas e educação. 

Inspirada na Pedagogia Griô, este texto ganha corpo através do movimento das palavras 

escritas, de narrativas autobiográficas; das pausas; das descrições de cenas do cotidiano; do 

movimento do próprio corpo que vivencia brincadeiras e danças e cantos tradicionais2 seguindo 

o caminho didático de um plano de aula da Pedagogia Griô, do começo ao fim da tese. 

 

Roda de abertura 

 

 

A Roda de Abertura é o segundo momento no qual a educadora Griô convida todas(os) 

as(os) educandas(os) a vivenciar cantigas e danças para ativar os corpos as pessoas participantes 

de acordo com a Curva de Vivência, que veremos nos próximos capítulos. 

 

Convite: A ciranda é uma dança. Marquem o pé direito na frente (1), pé esquerdo pisa no 

lugar/atrás (2), pé direito volta na posição inicial (3) e marque no lugar com o pé esquerdo no 

(4): assim: 1,2,3 e 4. Os braços se movimentam como se a gente pudesse deslocar o ar, mover 
 

 

2 Entendemos que dança e cantos tradicionais são: cantigas de roda, cirandas, torés, cortejos, quadrilhas, capoeira, 

umbigadas, samba de roda, marujada, congadas, reizados, batuques, coco, jongo, carimbó, forró, danças de 

trabalho, dança dos orixás entre outros. 



 

 

15 

as águas e tocar no céu. Vamos marcar o compasso enquanto eu canto a cantiga uma vez e na 

segunda vez vocês repetem comigo. 

 

Música: Ciranda da Índia - aprendida com Mestre Márcio Griô que aprendeu com Mãe Rosa. 

Não faça o mal a quem te faz o bem 

Eu vou ao mar e depois eu venho 

E lá no mar tem uma pedra 

E nessa pedra mora uma índia 

Eu vi a pedra balançar 

Essa índia eu vou buscar 

 

 

Integração do grupo 

 

 

O objetivo da Integração do grupo é integrar as pessoas participantes e despertar o 

sentimento de pertencimento ao grupo através de cantigas e danças como as umbigadas, 

sambas-de-roda etc. A integração do grupo também pertence ao segundo momento da vivência. 

 

Convite: Vamos dançar o coco de roda? O coco é uma dança de roda e ritmo da região Nordeste 

do Brasil. Deixe o quadril pesar em cima dos ísquios e calcanhares. Vamos bater o pé direito 

na frente e voltar o mesmo pé para trás. O pé de trás fica marcando o contratempo na mesma 

posição. O pé que vai à frente pode mudar de direção. O coco é uma dança de roda e ritmo da 

região Nordeste do Brasil. Deixe o quadril pesar em cima dos ísquios e calcanhares. Cada vez 

que você der o passo para frente, vá de encontro com um colega na tela e brinque com ela. O 

coco tem influências dos batuques africanos e dos bailados indígenas, como o povo Fulni-ô, do 

Pernambuco. 

 

Música: Pisa na Roseirinha - aprendida com Rosevânia que aprendeu com Anália Xavier, que 

aprendeu com Ana Cacimba, que aprendeu com Renata Rosa, que aprendeu com mulheres do 

Povo Cariri Xocó. 

Pisa na roseirinha 

Pisa na roseira!!! 

Pisa na roseirinha, dona menina 

Pisa na roseira!! 

Pisa morena no caroço da mamona 



 

 

16 

Você toma o amor dos outros 

Mas o meu você não toma 

Se você tomar amanhã eu vou buscar 

Pisa Morena no caroço do juá 

 

Historiadores afirmam que por volta do ano 1531 teve início o desembarque dos negros 

africanos que foram escravizados no Brasil. Entre o século XVI e meados do século XIX foram 

trazidos aproximadamente entre 3,5, (Reis, 2003), a 4,8 milhões, (Alencastro, 2000). Por conta 

disso, nenhuma outra região nas Américas esteve tão ligada ao continente africano por meio do 

tráfico como o Brasil. Trazidos da África pelos navios negreiros, também chamados de tumbeiros, 

os escravos suportavam as mais variadas formas de violência e privação. O dramático 

deslocamento forçado, por mais de três séculos, uniu para sempre o Brasil à África. (Fraga, 2006). 

A violência cultural, iniciada ainda em território africano através das voltas que os 

cativos eram obrigados a dar em torno da árvore do esquecimento, se deu posteriormente em 

território americano pela imposição dos hábitos ocidentais, da língua portuguesa, do catecismo 

jesuíta, tudo em detrimento da cultura própria dos povos africanos, das suas práticas culturais, 

dos dialetos, de seu modo de ser e de pensar, das suas crenças religiosas, etc. Segundo o 

jornalista congolês Jean Leonard Touadi (apud Paliotti, 1998), a violência cultural esteve 

representada pela teoria da “missão civilizatória” imposta aos povos colonizados para tirá-los 

das “trevas do primitivismo”. 

O Brasil, último país a pôr fim à escravidão no continente americano, sancionou a sua 

Lei Áurea (Lei Imperial 3.353) em 13 de maio de 1888 após inúmeros levantes e rebeliões 

negras que ajudaram a fragilizar a Coroa (Reis, 2003). Por ela, os senhores não seriam 

indenizados, nem se pensou qualquer forma de reparação aos negros escravizados. Segundo 

Florestan Fernandes (1965), naquele período não foi proposta qualquer assistência ou garantia 

que protegesse os antigos trabalhadores escravos na transição para o sistema de trabalho livre. 

Em suma, 

 
[...] a sociedade brasileira largou o negro ao seu próprio destino, deitando 

sobre seus ombros a responsabilidade de reeducar-se e de transformar-se para 

corresponder aos novos padrões e ideais de homem, criados pelo advento do 

trabalho livre, do regime republicano e do capitalismo (Fernandes, 1965, p. 

5). 

 

Como consequência do que é explicitado por Florestan Fernandes (1965), ainda hoje é 

visível o resultado de séculos de escravidão e posterior abandono imposto ao povo negro. Nesse 



 

 

17 

sentido, fica evidente sua exclusão histórica na construção da nacionalidade brasileira. Veja-se 

o pouco conteúdo, nos livros escolares, dedicado ao continente africano, demonstrando que 

ainda vivemos em estruturas sociais coloniais que têm o racismo em sua base, mesmo após a 

promulgação das Leis 10.639/03 e 11.645/08, explicitadas no próximo parágrafo. Não irei me 

aprofundar, nesta tese de doutorado, sobre as teorias racistas que preconizavam em seus 

discursos a concepção da inferioridade da população negra. O que devo salientar, no momento, 

é que muito do pensamento racista e discriminatório atual tem origem nessas políticas. 

Visando a resgatar a cultura e a valorização da africanidade, o governo brasileiro 

sancionou a Lei 10.639 em 09 de janeiro de 2003, tornando obrigatório o ensino de história da 

África e da cultura afro-brasileira nas Escolas da Educação Básica e no Ensino Superior, com 

destaque para os cursos de formação de professores. O parecer do CNE/CP 03/2004 aprovou 

as Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações Étnico-Raciais e para o 

Ensino de História e Cultura Afro-Brasileiras e Africanas. A Lei 10.639 foi atualizada pela lei 

11.645, em 2008, reforçando os estudos de culturas indígenas. A criação da lei 10639/2003 

ocorreu dois anos após a III Conferência de Durban com o intuito de reparar as desigualdades 

históricas á respeito da população negra bem como contribuir para que se possa diminuir o 

número de pessoas vitimas do racismo e da discriminação racial no cotidiano das pessoas. 

Diego dos Santos Reis diz que, 

 
No âmbito da educação, o relatório da conferência engloba mais de quinze pontos, 

que serão fundamentais para as discussões travadas em torno da Lei 10.639/03. Os 

tópicos incluíam a questão do desenvolvimento de programas culturais e 

educacionais; a implementação de programas de educação formal e informal – em 

diálogo com organizações de jovens; a recomendação de elaboração de materiais 

didáticos antirracistas; e o incentivo à cooperação com órgãos internacionais, 

organizações não-governamentais e setor privado no combate ao racismo, com a 

participação ativa do MNU. (Reis, 2020, p. 7-8). 

 

Em face dessas questões, a batalha de Durban “foi motivo de grandes expectativas e 

esperanças para o Movimento Negro do Brasil e para o conjunto da população negra” (Carneiro, 

p. 185, 2020). Este advento criou a necessidade de produção de material didático específico, 

adaptado às várias etapas da Educação Básica e sobretudo à formação de professores. Mesmo 

com as atuais reformas no ensino, muito ainda precisa ser feito para a implementação da mesma 

e os esforços parecem se multiplicar. 

Portanto, o presente trabalho tem como objetivo refletir criticamente sobre as propostas 

pedagógicas afroreferenciadas que valorizam a corporeidade negra como fonte de produção de 

conhecimento e apontar caminhos que interpelam criticamente como elas podem auxiliar nos 



 

 

18 

processos para uma educação antirracista nos cursos de formação de professores da Educação 

Básica. A investigação argumenta que devemos dar corpo à aprendizagem de futuros 

professores da educação básica através de uma pedagogia corporal que enaltece a corporeidade 

negra. Defendo que estes elementos funcionem como fonte de experiência e conhecimento na 

formação de professores da Educação Básica para colaborar nos processos para uma educação 

antirracista, marcando o aprendizado no corpo: o corpo como centro de tudo, (Ligiéro, 2011). 

Se o aprendizado é marcado pelo corpo, e o corpo é entendido como produtor de 

conhecimento, o meu e o seu corpo são moradas ancestrais. Uma educação afrorreferenciada é 

tecida pelas filosofias africanas e, está implicada no respeito à vida, a todas elas. Dessa forma 

Adilbênia Freire Machado e Lorena Silva Oliveira (2022, p.5), nos explicam que por prática 

pedagógica afrorreferenciada podemos entender que: 

 
As filosofias afrorreferenciadas nos orientam/relembram que a vida, as relações, a 

dinâmica da natureza com seus ciclos são livros abertos e escolas divinas para uma 

vida bem vivida e qualificada, tecida por memórias e saberes ancestrais, pelas marcas 

do tempo em nossos corpos. É preciso aprender a ler / escutar / sentir o mundo! Logo, 

tendo como referências as filosofias escritas nas folhas de papel e as filosofias que 

estão nos livros da vida, entendemos que somente a observação, a escuta sensível e 

vivência/experiência atenciosa, respeitosa podem nos auxiliar a traduzir os saberes 

neles presentes. Assim, encontraremos aprendizados que podem ser utilizados para a 

construção/apresentação de outros mundos e, consequentemente, de uma educação 

pluriversal e integradora que faça sentido e traga vitalidade para todas as pessoas que 

estão abertas para ser apresentadas a outros mundos, interagir e contribuir com sua 

transformação. 

 

Machado e Sandra Hayde Petit complementam ao explicar que: 

 

 
Pensar/refletir/ter o conhecimento afrorreferenciado é ter a tradição, a ancestralidade 

como guia, é reconhecimento e manutenção desse chão que reinventa incessantemente 

nosso existir em um mundo que continuamente nega nossa existência…conhecimento 

afrorreferenciado é respeito pela diversidade, integração, tradição, e ancestralidade, 

os princípios da filosofia africana. 

 

No decorrer do processo da procura da minha ancestralidade e a incorporação dessa 

busca às minhas práticas artísticas e pedagógicas, eu tive o prazer de encontrar pelo caminho a 

professora Doutora Nilma Lino Gomes. Que encontro!!! Eu me lembro, perfeitamente, de me 

incomodar e me encantar a partir das leituras de vários textos da autora, iniciando, assim, um 

diálogo profundo que me auxiliaria na construção desta tese. 

A professora explica que (2010, p. 10), 

 
Ao introduzir a discussão sistemática das relações étnico-raciais e da história e cultura 

africanas e afro-brasileiras, essa legislação impulsiona mudanças significativas na 

escola básica brasileira, articulando o respeito e o reconhecimento à diversidade 



 

 

19 

étnico-racial com a qualidade social da educação. Ela altera uma lei nacional e 

universal, a saber, a Lei nº 9.394/96 – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

(LDB) –, incluindo e explicitando nesta que o cumprimento da educação enquanto 

direito social passa necessariamente pelo atendimento democrático da diversidade 

étnico-racial e por um posicionamento político de superação do racismo e das 

desigualdades raciais. É importante compreender, então, que a Lei nº 10.639/03 

representa uma importante alteração da LDB, por isso, o seu cumprimento é 

obrigatório para todas as escolas e sistemas de ensino. 

 

Logo, estamos falando de uma legislação que gere toda a educação nacional. E, dessa 

maneira, ainda conforme Gomes, devemos entender o campo complexo que é o contexto das 

relações étnico-raciais como: 

 
[...] relações imersas na alteridade e construídas historicamente nos contextos de 

poder e das hierarquias raciais brasileiras, nos quais a raça opera como forma de 

classificação social, demarcação de diferenças e interpretação política e identitária. 

Trata-se, portanto, de relações construídas no processo histórico, social, político, 

econômico e cultural (2010, p.11). 

 

Em vista disso, discutir sobre a cultura negra na escola representa um passo 

“fundamental no convívio social caracterizado pelo mútuo respeito entre todos os brasileiros, 

na medida em que todos aprenderão a valorizar a herança cultural africana e o protagonismo 

histórico dos africanos e de seus descendentes no Brasil” (Fraga, 2006, p. 7). 

No artigo “Cultura Negra e Educação”, de 2003, Gomes explica que mesmo que brancos 

e negros sejam iguais do ponto de vista genético, no decorrer da vivência histórica, social e 

cultural, a diferença entre ambos foi instituída pela cultura, como modo de classificação do ser 

humano. Assim, a cultura é mais do que um conceito acadêmico. Ela se refere “às vivências 

concretas dos sujeitos, à variabilidade de formas de conceber o mundo, às particularidades e 

semelhanças construídas pelos seres humanos ao longo do processo histórico e social” (Gomes, 

2003, p.75). 

Porém, no contexto das relações de dominação e poder, essas desigualdades foram 

modificadas em modos de hierarquizar indivíduos, nações e grupos. As apropriações 

biológicas, que foram largamente difundidas desde o período colonial para explicar a barbárie 

do período escravocrata apoiada em discursos justificativos da “missão civilizadora”, foram 

apreendidas pela cultura e por ela transformadas. 

E prossegue (2003, p. 76): 

 
No caso do negro brasileiro, a classificação e a hierarquização racial hoje existentes, 

construídas na efervescência das relações sociais e no contexto da escravidão e do 

racismo, passaram a regular as relações entre negros e brancos como mais uma lógica 

desenvolvida no interior da nossa sociedade. Uma vez constituídas, são introjetadas 



 

 

20 

nos indivíduos negros e brancos pela cultura. Somos educados pelo meio sociocultural 

a enxergar certas diferenças, as quais fazem parte de um sistema de representações 

construído socialmente por meio de tensões, conflitos, acordos e negociações sociais. 

 

O pensamento da autora, dessa forma, foi um divisor de águas na construção da minha 

própria identidade, seja como mulher negra, artista, professora e pesquisadora. Pois, 

compreendi que a escola se revela como: a) uma instituição social responsável pela 

organização, transmissão e socialização do conhecimento e da cultura, e como um dos 

ambientes em que as representações negativas sobre o negro são propagados; b) um local 

importante para que esses pensamentos racistas, discriminatórios e preconceituosos possam ser 

superados. Consequentemente, para que isso aconteça, Gomes (2003, p. 77) afirma que, 

 
Cabe ao educador e à educadora compreender como os diferentes povos, ao longo da 

história, classificaram a si mesmos e aos outros, como certas classificações foram 

hierarquizadas no contexto do racismo e como este fenômeno interfere na construção 

da auto-estima e impede a construção de uma escola democrática. É também tarefa do 

educador e da educadora entender o conjunto de representações sobre o negro 

existente na sociedade e na escola, e enfatizar as representações positivas construídas 

politicamente pelos movimentos negros e pela comunidade negra. A discussão sobre 

a cultura negra poderá nos ajudar nessa tarefa. 

 

Isto requer um posicionamento político, pois, 

 
Implica a construção de práticas pedagógicas de combate à discriminação racial, um 

rompimento com a “naturalização” das diferenças étnico/raciais, pois esta sempre 

desliza para o racismo biológico e acaba por reforçar o mito da democracia racial. 

Uma alternativa para a construção de práticas pedagógicas que se posicionem contra 

a discriminação racial é a compreensão, a divulgação e o trabalho educativo que 

destaca a radicalidade da cultura negra. Essa é uma tarefa tanto dos cursos de 

formação de professores quanto dos profissionais e pesquisadores/as que já estão na 

prática. […]. No caso específico da educação escolar, ao tentarmos compreender, 

debater e problematizar a cultura negra, não podemos desconsiderar a existência do 

racismo e da desigualdade entre negros e brancos em nossa sociedade. Por quê? 

Porque ao fazermos tal ponderação inevitavelmente nos afastaremos das práticas 

educativas que, ao tentarem destacar essa cultura no interior da escola ou no discurso 

pedagógico, ainda a colocam no lugar do exótico e do folclore (Gomes, 2003, p.76). 

 

Esse posicionamento político, que propõe politizarmos o termo "raça" e a cultura negra 

para não cairmos fatalmente nas redes do racismo e do mito da democracia racial, foi força 

motriz para pautar o tema da educação para uma luta anti-racista, bem como, força motriz para 

a escrita dessa tese. Gomes nos ensina que (2003, p. 8) 

 
A educação é o meio através do qual o homem aprende a trabalhar o corpo, 

transmitindo de geração em geração as técnicas, a arte e os meios dessa manipulação. 

Tudo isso ela faz através da linguagem. Por isso podemos pensar que cada sociedade 

desenvolve a sua pedagogia corporal. Esse processo é mais do que imitação pura e 

simples. Ele é cultural. A educação pode desenvolver uma pedagogia corporal que 

destaque a riqueza da cultura negra inscrita no corpo, nas técnicas corporais, nos 



 

 

21 

estilos de penteados e nas vestimentas, as quais também são transmitidas oralmente. 

São aprendizados da infância e da adolescência. O corpo negro pode ser tomado como 

símbolo de beleza, e não de inferioridade. Ele pode ser visto como o corpo guerreiro, 

belo, atuante presente na história do negro da diáspora, e não como o corpo do 

escravo, servil, doente e acorrentado como lamentavelmente nos é apresentado em 

muitos manuais didáticos do ensino fundamental. 

 

Deste modo, a escola pode exercer papel importante na educação dos corpos e do 

processo interpretativo e criativo das danças de motrizes culturais afro-brasileiras, (Ligiéro, 

2011), pois dará aos alunos condições para melhor compreender, descobrir, desconstruir, 

revelar e modificar as relações que se estabelecem entre corpo, dança e sociedade (PCN, 1998). 

 

Roda de Harmonização 

 

 

A Roda de Harmonização agrupa os integrantes da aula em um só grupo. Geralmente, 

se usa um toré. Chegando bem próximo ao colega e formar um corpo só, um só conjunto. 

 

Convite: Vamos deixar os pés paralelos nesse momento, sentindo o peso do corpo. Aos 

poucos vamos batendo um pé no chão e em seguida o outro indo para o lado direito até onde 

der no seu espaço. Volta fazendo o mesmo movimento de batida dos pés para o lado 

esquerdo. Marque a batida no lugar. 

 

Música: Cantiga Oreru, aprendida com Claudio do Povo Guarani Mbya no curso de formação 

em pedagogia Griô em SP. 

Figura 1 - Curso de Formação em 2018 
 

Fonte: Autora 



 

 

22 

O capítulo 1 será marcado por um diálogo que se pautará nas memórias e lembranças 

como ferramenta de construção da minha investigação. Assim, será apresentada e definida a 

Pesquisa Baseada em Arte (Barone; Eisner, 2012, p. 4), trabalho que “encoraja estudantes a 

explorar a forma menos explorada, não mais simplesmente reproduzindo métodos de pesquisa 

testados e já validados, que aparecem sem novos fundamentos metodológicos”. É, portanto, 

segundo Maçaneiro (2013, p. 2), “uma investigação científica que se fundamenta na 

investigação de processos educacionais em Dança que vão se construindo, inter-relacionando 

significados para quem a vive e escreve, assim para quem a lê, um encontro constituído através 

de compreensões, experiências e representações artísticas e textuais [...]”. 

Dessa forma, no decorrer do primeiro capítulo, narro a minha história de vida e o 

processo particular e complexo que ocorreu comigo aos trinta anos de idade: a procura pela 

minha ancestralidade e, por conseguinte, o processo de me entender enquanto mulher negra, 

professora, artista e pesquisadora e, sobretudo, como tudo isso se cruza. As leituras relacionadas 

ao tema ancestralidade e identidade (Carneiro, 2005; Munanga, 2020; Oliveira, 2009) 

permitiram pensar os caminhos e mergulhos dessa busca. 

Para trazer sensações e sentimentos que vieram no decorrer da minha vida cotidiana, já 

como aluna do doutorado, eu trago algumas cenas para a tese como recurso textual, junto à 

minha história de vida/narrativas autobiográficas e às imagens como método de pesquisa. Essas 

cenas, que podem ser chamadas de “vinhetas do cotidiano” (Emílio, 2004, p. 103) possibilitam 

uma coerência interna à pesquisa. E estarão presentes no decorrer de todos os capítulos. 

Proponho, então, uma escrita dançada em círculos, num vaivém de memórias e reflexões como 

uma ciranda. 

No capítulo 2 abordo algumas propostas pedagógicas afroreferrenciadas baseadas nas 

experiências e tradições afro-brasileiras como geradoras de novos conhecimentos e dinâmicas 

educativas. Tais como podemos perceber nas propostas apresentadas por Allan da 

Rosa/Pedagoginga (2013), Sandra Haydée Petit/Pretagogia (2016) e Líllian Pacheco/Pedagogia 

Griô (2006), Luciane Silva/Corpo em diáspora (2017), Zeca Ligiéro/ O outro teatro (2011); e 

Vanda Machado/Irê Ayo: uma epistemologia afro-brasileira (2002; 2019). Metodologias 

ímpares resultantes de anos de atuação junto a diversos atores sociais, que têm na corporeidade 

e na ancestralidade negra ponto de convergência em Ao refletir criticamente sobre essas 

propostas pedagógicas afroreferenciadas investigo como elas podem impactar a formação de 

professores e consolidar uma educação antirracista nos cursos de formação de professores da 

Educação Básica tendo como argumento que a corporeidade é a base comum da matriz ancestral 

africana e afro-brasileira. Como essas propostas ampliam nossa compreensão de ensino e 

http://www.edufba.ufba.br/2019/09/ire-ayo-uma-epistemologia-afro-brasileira/


 

 

23 

aprendizagem da Arte/Dança na escola? O que pode ser dançado na escola? Quais movimentos, 

gestos e danças essas pedagogias abordam? De onde essas danças vêm? Quem dança essas 

danças? Como aprendemos a dançar? Assim, invisto no pensamento decolonial (Grosfoguel, 

2011; Mignolo, 2003; 2005, 2013; Walsh, 2006; 2013) para abordar como a os modelos 

eurocêntricos de produção de conhecimento perpassam o corpo, o currículo e a educação. Nesse 

momento, eu também relato sobre a minha formação em Pedagogia Griô que eu fiz de 2018 a 

2021. 

No capítulo 3 abordo o desenvolvimento de um Curso de extensão intitulado ‘Presença 

do corpo: práticas pedagógicas afrorreferenciadas para uma educação antirracista’. O curso, 

inspirado no Modelo de Ação Pedagógica da Pedagogia Griô e no referencial teórico- 

metodológico da Pretagogia, teve como metodologia o encantamento, a vivência, o diálogo, a 

dança, a circularidade e a produção partilhada, elementos que sistematizam essas pedagogias. 

O curso foi realizado em três dias contemplando dois módulos de trabalho: 1) História de vida 

e tradição oral e 2) Corpo e ancestralidade. Com uma carga horária total de 9h, durante os dias 

25, 26 e 27 de abril de 2022, de 18h30 às 21h30, na Sala Multiuso da Faculdade de Educação 

da UFJF. Inicialmente, o grupo-alvo foi estudantes do curso de pedagogia da instituição. Mas, 

no decorrer das inscrições, aceitamos inscritos de outros cursos de licenciatura, bem como de 

dois estudantes de doutorado do Programa de Pós-graduação em Educação da UFJF. As 

inscrições foram realizadas através do preenchimento do formulário do google. O nome desta 

tese, inclusive, nasce durante o estudo de caso através de uma fala emocionada de um integrante 

no meio de uma vivência. 

 

Roda de embalo 

 

A Roda de embalo é o momento que precede a Contação de História e tem o 

objetivo de agrupar em um só grupo. 

 

Convite: De pé, com as pernas um pouco separadas abrace todos pela cintura em círculo, 

mantendo os joelhos flexionados. O grupo vai ser nosso ninho que embala. E deixe seu corpo 

balançar, sem perder o eixo, de um lado para o outro. Com os olhos fechados perceba a sua 

respiração...vamos inspirar puxando o ar pelo nariz, fazendo uma respiração profunda, vamos 

repetir esta respiração por duas vezes… Agora aos poucos vamos deixando nossa respiração 

mais próxima do natural. Se abrace, se embale, se cuide, sinta seu corpo, aproveite esse 

momento. 



 

 

24 

Música: Cantiga “Embala eu Mamãe” - aprendida com Mestre Marcio Grio, que aprendeu com 

Valdecir Santana - erveira e parteira indígena de Serra Grande - Ilhéus/ Bahia. 

Oh mamãe, embala eu mamãe 

Abraça eu mamãe 

Cuida de mim 

(repetir a música duas vezes, depois murmurar a melodia e, por fim, sentir o movimento do 

grupo em silêncio) 



 

 

25 

Cena 1 

 

Pouco tempo antes de o prefeito de Leopoldina solicitar à população que se isolasse em casa 

por conta do novo coronavírus, participei de um jantar na casa de um amigo. Éramos sete 

pessoas. Durante a conversa, obviamente, falamos sobre a COVID-19. Então um rapaz 

perguntou se haveria casos de pandemia no território africano. Outro rapaz respondeu 

rapidamente que não deveria haver nenhum caso, pois quem iria para lá se em África não tem 

nada? O mesmo rapaz que levantou a reflexão respondeu que em África tem muita coisa sim, 

e disse que adoraria ir à África do Sul fazer um safári. 

1 - CONTAÇÃO DE HISTÓRIA: um mergulho nas memórias a partir de uma narrativa 

a/r/tográfica pela perspectiva afroreferrenciada. 

 

 

A contação de histórias e mitos é o momento de “reverência à escuta, à palavra 

geradora e ao diálogo de saberes”. 

 

 

Fiquei estarrecida com as falas e por isso questiono: o que sabemos sobre a África? O 

que aprendemos sobre o continente africano na escola? Por que a mídia estrangeira e brasileira 

aborda quase que exclusivamente as mazelas e tragédias do continente? O que sabemos sobre 

a diáspora negra? E, por fim, gostaria de propor um exercício a você, leitor. Responda, 

mentalmente, as questões abordadas acima. Agora, eu gostaria de dirigir a minha pergunta aos 

possíveis educadores e educadoras do ensino formal e/ou informal que lê esta tese de doutorado 

a refletir sobre: o que ensinamos sobre África e sobre a cultura afro-brasileira? O que sabemos, 

aprendemos e ensinamos sobre a contribuição dos participantes dessa diáspora na cultura 

brasileira? Portanto, quais são nossos imaginários sobre as africanidades que aprendemos e 

ensinamos na escola (Munanga; 2009; Oliveira, 2009; 2011)? 

Nasci em sete de abril de 1982 em Leopoldina, Minas Gerais, numa quarta-feira da 

semana Santa às 9h10min da manhã, de parto normal. Nasci bem cabeluda e com nariz largo. 

Minha tia Ivoneza, que era enfermeira na Santa Casa de Caridade Leopoldinense, foi a primeira 

pessoa da família a me conhecer. Depois foi meu pai. No dia seguinte, minha tia Pedrina foi no 

hospital buscar a minha mãe. Foi a minha avó paterna, vó Geralcina, que curou o meu umbigo. 

Sobre a história do meu nome eu conheço duas versões. A primeira é que foi a tia Ivoneza que 

escolheu o meu nome, pois tinha uma personagem de novela da época que se chamava Thalita. 

A outra versão é que meu pai diz que foi ele quem escolheu o meu nome. Naquele ano teve a 



 

 

26 

décima segunda Copa do Mundo na Espanha. Minha mãe conta que o tio Bilu ia me ver durante 

os jogos e tapava meus ouvidos com as mãos dele durante os fogos de artifício. Foi do tio Bilu 

que ganhei o apelido de Nega Peta (Negra Preta). E do meu irmão ganhei o apelido criôla 

(crioula). 

E, foi desde a tenra infância que eu dizia que nasci para ser professora. Ser professora, 

para mim, era algo nato. 

 

Vo 

Ca 

Ti 

Vo 

????????????????????????????????????????????????????????????????????? 

Ou destino? 

 

Minha mãe e minhas tias contam que eu brincava de dar aulas para as minhas bonecas. 

Dizem que eu juntava todas as bonecas na varanda e, com o meu quadro negro e minha caixa 

de giz, ensinava o que eu tinha aprendido na escolinha Varinha Mágica. Eu tinha quatro anos 

de idade. Eu adorava os meus gizes coloridos que acabavam rapidinho. 

Eu me recordo, também, que eu sempre nutri um afeto imensurável pelas minhas 

professoras e achava lindo quando elas caminhavam pelos corredores da escola carregando 

debaixo do braço uma pilha de diários encapados cuidadosamente com plástico transparente! 

Eu tive apenas uma professora negra do pré-escolar, a antiga quarta série do ensino 

fundamental. Eu me lembro de acompanhar com os olhos aquela mulher negra entrar pela porta 

da sala, atravessar todas as carteiras e se sentar na última carteira do lado direito da minha sala 

de aula, para fazer o seu estágio docente. O nome dela é Eva Aparecida Silva. Eu me encantei 

por ela! 

Mas foi dentro de uma academia de dança que comecei a explorar a Thalita professora. 

Ou a professora Thalita? 



 

 

27 

1.1 Mergulhando em caminhos afora... 

 

 

No dia 12 de setembro de 2013 eu comecei o Mestrado em Arte com habilitação em 

Dança Contemporânea na Irish World Academy of Music and Dance, na Universidade de 

Limerick na Irlanda. Naquele dia de outono, eu não poderia imaginar que o meu processo como 

uma estudante e artista poderia ser vividamente suplementado por diferentes abordagens de 

olhar para a dança. Foi nessa época que eu aprendi um jeito de investigar a dança através da 

metodologia de pesquisa chamada, em inglês, de Studio-Based Research, ou Arts-Based 

Research, que chamarei nessa pesquisa de Pesquisa Baseada em Arte. Barone e Eisner (2012, 

p.4) definem a Pesquisa Baseada em Arte como aquela que, “encoraja estudantes a explorar a 

forma menos explorada, não mais simplesmente reproduzindo métodos de pesquisa testadas e 

já validadas, que aparecem sem novos fundamentos metodológicos”. 

Segundo Dias (2013), a Pesquisa Baseada em Arte e a Pesquisa Educacional Baseada 

em Arte – que veremos mais para frente – foram pensadas e discutidas nas últimas décadas por 

estudiosos nas universidades norte-americanas e européias que “[...] vêm tentando 

compreender, valorar e conceber a produção em arte como uma modalidade de pesquisa 

acadêmica” (Dias, 2013, p.23). Esses estudos geraram metodologias cada vez mais aceitas nas 

Universidades, como a Pesquisa Baseada em Arte (PBA) e a Pesquisa Educacional Baseada 

em Arte (PEBA): 

 
O argumento-chave para essas metodologias é que elas, ao enfatizarem a produção 

cultural da cultura visual, rompem, complicam, problematizam e incomodam as 

metodologias normalizadas e hegemônicas que são aquelas que estabelecem, 

formatam, conduzem, concebem e projetam o conceito de pesquisa acadêmica em 

artes, educação e arte/educação. A PBA e a PEBA buscam deslocar intencionalmente 

modos estabelecidos de se fazer pesquisa e conhecimentos em artes, ao aceitar e 

ressaltar categorias como incerteza, imaginação, ilusão, introspecção, visualização e 

dinamismo. Engajar-se em pesquisas utilizando PBA e PEBA é um ato criativo em si 

per si. [...] nessas metodologias, é diferente do apelo da pesquisa tradicional, pois está 

baseado no conceito do que o sentido não é encontrado, mas construído e que o ato 

da interpretação construtiva é um evento criativo. (Dias, 2013, p.23). 

 

Essas metodologias promovem diversos níveis de envolvimento dos pesquisadores “que 

são simultaneamente cognitivos e emocionais” (Dias, 2013, p.24), contemplam formas 

alternativas de pesquisa “a partir das quais coisas novas podem continuamente irromper” e se 

permitem olhar para uma prática educacional que “promova e critique os modos normalizadores 

de escrever sobre o saber e conhecer”: 



 

 

28 

Pesquisas utilizando PBA e PEBA desafiam convenções da academia, exploram a 

compreensão da experiência humana e das artes e usam um vocabulário novo, que 

aceita a escrita em todos os tempos verbais e espaços de representação, desde que 

sejam justificadas para a pesquisa (Dias, 2013, p. 24). 

 

Dessa forma, durante um ano mergulhei profundamente no universo novo que o curso 

me apresentava para apreender ferramentas e estratégias de investigação em dança e, 

consequentemente, em conhecer a mim mesma através do movimento. As minhas lembranças, 

expressas por meio de narrativas autobiográficas e relatos de experiências de vida, me 

permitiram aprimorar meus entendimentos sobre minha prática enquanto artista da dança. 

O primeiro mergulho, uma atividade do curso, me fez atravessar o oceano Atlântico em 

direção ao Brasil para eu me apresentar e descrever as minhas primeiras lembranças e 

experiências em dança. E, como eu citei anteriormente, minhas primeiras experiências de 

ensino. 

Segue abaixo a tradução de um trecho do texto Personal Narrative Project submetido 

ao programa de mestrado o qual eu intitulei My early years and dance/meus primeiros anos na 

dança (tradução livre) (Teodoro, 2013, p. 1-2). 

 

Em 1991, eu pedi à minha mãe para me matricular na única escola de 

dança que existia em Leopoldina, chamado Studio R. Eu posso me 

lembrar do primeiro dia, em particular do cheiro da sala de dança e 

da expressão facial da minha mãe. Eu acho que ela estava com medo 

do valor da mensalidade. No entanto, depois de um mês de aulas eu 

ganhei uma bolsa de estudo porque comecei a ajudar a professora a 

memorizar as coreografias. Naquela época, eu dançava sete 

coreografias no total de onze partes coreográficas de um espetáculo. 

A academia de dança foi fundada em 27 de fevereiro de 1986 pela 

professora Rita de Cássia Souza Lima França. Por mais de uma 

década o estúdio teve aproximadamente duzentos alunos todo ano. 

Tia Ritinha, como era carinhosamente chamada, é formada em 

Educação Física e estudou balé clássico e jazz por muitos anos. 

Eu comecei a dançar no Studio R com nove anos de idade. A minha 

primeira professora foi a Luciana Guide ou tia Luciana. Luciana 

começou a dar aulas de dança aos dezesseis anos e eu fui uma de 

suas primeiras alunas. 



 

 

29 

Fui aluna da academia até os dezessete anos. Durante esse tempo eu 

fiz balé, jazz, sapateado, hip-hop etc. Quando eu tinha onze anos de 

idade eu já dançava com o grupo de adolescentes mais velhas do que 

eu e fazia alguns cursos de dança em outras cidades. 

Em meados da década de 1990, Tia Ritinha aumentou sua academia 

de dança, que se tornou uma academia de ginástica também. Eu 

passava boa parte do dia no estúdio. Aos treze eu dava quarenta 

minutos de aulas de step, por exemplo. 

Por conta disso, o meu objetivo era fazer vestibular para Educação 

Física. No entanto, pouco tempo depois descobri os cursos de 

graduação em Dança e mudei de ideia... 

 

O caminho que eu venho trilhando como professora iniciou nessa época. Foi com a tia 

Ritinha que eu visitei uma escola municipal de um bairro mais pobre de Leopoldina. A escola 

tinha paredes amarelo claro e janelas pintadas de azul bastante empoeiradas. A escola não tinha 

quadra e a aula aconteceu numa espécie de quintal de terra batida. As crianças, muitas crianças 

negras e pardas, brincavam com bambolês que rodavam na cintura ou pulando sobre eles 

espalhados pelo chão. Parecia que as crianças estavam empoeiradas. Era tanta poeira, mas tanta 

poeira que eu consegui me enxergar professora. 

 

1.2 Um salto para os mares de morros mineiros 

 

 

Das águas profundas do oceano Atlântico, eu os convido para saltarmos para os mares 

de morro da região de Viçosa, Minas Gerais, onde eu fiz o curso de licenciatura e de 

bacharelado em Dança na Universidade Federal de Viçosa. O curso iniciou em maio de 2002. 

Em linhas gerais, durante o curso: eu criei um solo e dancei sete espetáculos em grupo; fiz 

quase duas mil horas de estágio trabalhando com crianças, pessoas com deficiências, 

adolescentes e adultos. Eu trabalhei em três diferentes projetos sociais espalhados por Viçosa, 

incluindo um quilombo. Escrevi uma monografia na qual eu falei sobre os aspectos históricos 

da presença da dança nos programas de auditório da televisão brasileira. 

O que mais me chama atenção neste período é que em menos de dois meses como 

estudante do curso eu já lecionava dança em um projeto de extensão chamado AABB 

Comunidade. O Programa Integração AABB Comunidade consiste em uma proposta 

socioeducativa, desenvolvida nas AABBs, que integra família, escola e comunidade. 



 

 

30 

As atividades do projeto eram desenvolvidas em pelo menos três dias da semana – 4 

horas ao dia, no contra turno escolar. O clube ficava a alguns minutos de carro da UFV, na 

estrada entre Viçosa e Ubá. O carro da Universidade me buscava onde eu estivesse. 

Normalmente, eu ia trabalhar entre uma aula e outra ou durante os meus horários de almoço. 

Era cansativo e muitas vezes eu dormia durante as aulas. Como eu morei no alojamento da 

Universidade e tive uma bolsa alimentação vinculada a esse projeto, eu não poderia faltar às 

atividades. Além disso, os meus alunos esperavam ansiosos por mim, mesmo que no horário 

das aulas quase ninguém quisesse participar. Eu me recordo de fazer os planos de aula, levar 

todos os meus CDs de música, mas, quase todas as vezes, o tema da aula se revelava durante a 

própria aula. E isto não me afetava negativamente. Eram meninos e meninas entre 12 e 17 anos, 

de família de baixa renda, que iam para esse projeto e que, de tempos em tempos, sumiam, pois, 

tinham que ajudar na colheita do café. A minha curiosidade, por exemplo, em pesquisar a dança 

que era veiculada na televisão surgiu da relação que eu tinha com esses alunos que possuíam, 

como primeira referência de dança, a dança e os gêneros musicais que viam nos programas da 

televisão aberta brasileira. Este trabalho de conclusão de curso, intitulado Aspectos Históricos 

da Inserção e Presença da Dança nos Primórdios da Televisão Brasileira, defendido e 

aprovado no ano de 2006, com orientação da Professora Mestre Laura Pronsato, foi explorado 

e desenvolvido durante o mestrado em Dança que cursei na UFBA. Intitulado A ideia de dança 

como entretenimento veiculada pelos programas de auditório da televisão brasileira: 

compreendendo sua configuração, este trabalho teve como objetivo geral pesquisar o processo 

histórico-cultural da inserção e presença da dança no período inicial da televisão brasileira para 

compreender quais foram as influências e de que forma a dança se estabeleceu como um 

elemento utilizado nos programas de televisão. 

Eu percebo que a minha formação enquanto professora, na Universidade, foi se dando 

nos entre lugares por onde eu caminhava, ou seja, no curso de licenciatura em dança e na minha 

atuação como estagiária/docente nos vários projetos sociais nos quais atuei. Cursar a 

licenciatura em Dança foi uma escolha sólida e pensada, pois eu queria ser professora. Segundo 

Bernardete A. Gatti no artigo “Formação de professores no brasil: características e problemas”, 

as licenciaturas são cursos que, pela legislação, têm a finalidade formar professores para a 

educação básica: educação infantil (creche e pré-escola); ensino fundamental; ensino médio; 

ensino profissionalizante; educação de jovens e adultos; educação especial (2010, p. 1359). 

Gatti explica que, 

 
a profissionalidade é o conjunto de características de uma profissão que enfeixam a 

racionalização dos conhecimentos e habilidades necessárias ao exercício profissional, 



 

 

31 

e que a profissionalização de professores implica a obtenção de um espaço autônomo, 

próprio à sua profissionalidade, com valor claramente reconhecido pela sociedade. 

Não há consistência em uma profissionalização sem a constituição de uma base sólida 

de conhecimentos e formas de ação. Com estas conceituações, estamos saindo do 

improviso, da ideia do professor missionário, do professor quebra-galho, do professor 

artesão, ou tutor, do professor meramente técnico, para adentrar a concepção de um 

profissional que tem condições de confrontar-se com problemas complexos e 

variados, estando capacitado para construir soluções em sua ação, mobilizando seus 

recursos cognitivos e afetivos. (2010, p. 1360). 

 

 

Por essa ótica, o estágio na minha formação, tanto as “disciplinas” de estágios 

supervisionados quanto o estágio realizado em outros setores do mercado, como em academias 

de dança, foi crucial para que eu refletisse sobre a relação entre teoria e prática, relação 

professor-aluno, práticas de ensino, didática do ensino da dança etc. A minha prática não foi 

colocado no final do curso. Eu tive a oportunidade de estar lecionando em projetos como o da 

AABB Comunidade, como citei acima, desde o segundo mês como estudante. E durante todo 

o curso, eu tive muitas oportunidades de compreender que a finalidade do estágio “é levar os 

alunos a uma análise das realidades sobre as quais atuarão, e também servir como fonte de 

experiências concretas para as discussões sobre as questões de ensino e procedimentos 

pedagógicos” (Pimenta, 1995, p. 58). 

Nessa época, além de me rotular como uma professora nata, eu comecei a dizer que eu 

era uma professora nata e de projeto social. Queria me tornar uma educadora para a cidadania. 

Eu me lembro bem disso, e a professora que escreve agora essas memórias também quer educar 

para a cidadania e para a vida. Parece que eu sempre tive essa predisposição de indagar a 

diversidade das realidades sociais e de desejar pela capacidade de pensar e de questionar o 

mundo, de uma pedagogia para a libertação, fortemente apregoada por Freire (1996, 1997). 

 

1.3 Pulando as ondas do mar 

 

Eu vou navegar 

Eu vou navegar nas ondas do mar eu vou 

Navegar, eu vou navegar 

Eu vou navegar nas ondas do mar eu vou 

Navegar, eu vou navegar 

Eu vou navegar nas ondas do mar eu vou 

Navegar, eu vou navegar, é d'oxum 

Gerônimo 



 

 

32 

Em março de 2007, eu comecei o mestrado em Dança na Universidade da Bahia. O 

curso foi teórico do início ao fim. Para preencher essa lacuna na metade de 2007, sete estudantes 

orientados por Mara Guerrero criaram juntos um grupo chamado Experimento Bruto. Voltarei 

a falar mais sobre essa experiência um pouco mais à frente...aguardem. Durante os três anos 

que morei em Salvador, atuei como professora em dois projetos sociais e vivi um período na 

grande metrópole negra brasileira que me aproximou de alguma maneira, ainda que bem pouco, 

da minha própria negritude, (Munanga, 2020). E isto, para mim, quer dizer me aproximar de 

um posicionamento político. Por mais que eu não tenha “visto” e assumido esse posicionamento 

enquanto eu morei por lá e nos anos subsequentes, algo aconteceu. Eu sinto que uma voz tentou 

se comunicar comigo soprando algo no meu ouvido, mas eu não consegui me silenciar para 

ouvi-la. A escuta veio como movimento de dança anos depois. 

Quem vos fala aqui é uma professora para a cidadania e para a vida, e eu sou uma mulher 

negra. Essa informação é muito importante para a tessitura da profissional que estou me 

tornando. E também é relevante para a criação dessa coreografia em tempo real que proponho 

fazer desta tese. Quais os passos que me guiaram e marcaram a minha aproximação da minha 

identidade enquanto professora? Como a minha história de vida contribui para a formação da 

minha identidade enquanto professora e mulher negra? Pois nesse entrecruzamento seria 

impossível separar o eu profissional do eu pessoal (Maçaneiro, 2013). 

 

1.4 Das águas salgadas ao mar de morro de novo 

 

 

Depois de três anos morando em Salvador e um ano em São Paulo, capital, eu voltei a 

viver na minha cidade natal. 

Durante os anos de 2011 e 2012, trabalhei como professora de Arte (PEB-III e 

PEBD1/Artes) em três escolas do município e em uma escola do Estado em duas diferentes 

cidades da Zona da Mata Mineira. Na época, pude vivenciar alguns percalços da prática 

educativa em dança no contexto escolar. De um lado, percebi a falta de conhecimento da 

especificidade da dança, sendo constantemente solicitada a pintar os muros da escola, a ensinar 

artesanato ou a desenhar cartazes para as atividades escolares. Tive a impressão de que o 

professor de Arte, ou o de Educação Artística, como as escolas ainda insistiam em nomear a 

função, era visto como professor polivalente que tinha de fazer ‘de tudo’. Já por outro lado, era 

solicitada para contribuir com uma ‘dancinha’ para todas as festividades da escola. 

Muitas modificações no que se refere à temática Formação de Professores de Arte como 

questões históricas, criação de leis e documentos, ocorreram nos últimos 50 anos. A partir de 



 

 

33 

1970, ocorreu um fortalecimento do ensino de Arte no Brasil (Alvarenga; Silva; 2018, p. 1012- 

1013): 

 
[...] no final da década de 1970, houve uma expansão do sistema público de ensino, o 

que permitiu ampliar o acesso e a democratização da educação básica, como já foi 

abordado aqui, na introdução. Todavia, tal expansão não foi acompanhada pelos 

devidos investimentos financeiros e produziu uma grande demanda por docentes. 

Dentre as licenciaturas criadas, estavam os cursos de Educação Artística, área que se 

tornou obrigatória na educação básica a partir da LDB nº 5.692/71, como se lê em seu 

artigo sétimo: “Será obrigatória a inclusão de Educação Moral e Cívica, Educação 

Física, Educação Artística e Programas de Saúde nos currículos plenos dos 

estabelecimentos de lº e 2º graus […]” (Brasil, 1971). Naquele momento, a Educação 

Artística era entendida como atividade e não como uma área de conhecimento. Para 

atender à demanda de formação, foram criados cursos de curta duração, os chamados 

polivalentes, que possuíam, em média, dois anos. Essa estruturação das licenciaturas 

deixou marcas profundas no ensino de Arte na educação básica e nos cursos de ensino 

superior, pois as aplicações dessa polivalência, através de uma concepção generalista, 

contribuíram para “[…] a superficialidade da área nos currículos escolares e 

impossibilitaram o conhecimento sistematizado, sua contextualização histórica e a 

especificidade de cada linguagem artística” 

 

De igual maneira, o reconhecimento da Arte como disciplina escolar obrigatória foi 

legalmente introduzido pela Lei de Diretrizes e Bases n.9394/96, que instituiu a presença das 

quatro linguagens artísticas no ensino escolar – música, dança, teatro e artes visuais. Pouco 

mais tarde, em 1997, a dança foi mencionada e recomendada como parte integral da educação 

em Arte, aparecendo como uma área curricular com conteúdos específicos nos Parâmetros 

Curriculares Nacionais (PCNs). 

Muito embora os PCNs tenham reconhecido o lugar da Arte no currículo, ao reconhecer 

a importância das diferentes linguagens artísticas num patamar igual ao das outras disciplinas, 

fazem-se necessários mais esclarecimentos em favor da Arte na Escola. Outra resultante gerada 

pela presença da Dança nos PCNs foi: a falta de profissionais qualificados para ensiná-la; a 

falta de bibliografia específica da área da dança em português dos estudos já produzidos pela 

área internacionalmente; e, principalmente, o maior desempenho e responsabilidade das 

universidades e dos órgãos governamentais nesta área de conhecimento em relação à pesquisa, 

formação de professores e divulgação desse material em seminários, festivais, encontros e 

congressos (Marques,2007). Como consequência dessa demanda, diversos cursos de 

licenciatura nos distintos campos artísticos foram criados ou ampliados. Atualmente, são 

quarenta e nove cursos de graduação em Dança, três em Minas Gerais, na UFV, UFMG e UFU. 

Em consulta ao site do Ministério da Educação, desses cursos, trinta e dois são cursos de 

formação de professores em dança, ou seja, Licenciatura em Dança. O Brasil tem cerca de 

quarenta programas de pós-graduação em artes. Faz-se necessário destacar, ainda, a criação de 



 

 

34 

um programa de pós-graduação específico de Dança em 2006 pela Universidade Federal da 

Bahia, onde finalizei meu mestrado há alguns anos. 

Parece que, em concordância a LDB nº 9.394/96, surgiu a Lei nº 11.769/085 (Brasil, 

2008), que adiciona o artigo 26 daquela lei, adicionando o parágrafo sexto: “[…] a música 

deverá ser conteúdo obrigatório, mas não exclusivo, do componente curricular de que trata o § 

2o deste artigo” (Brasil, 2008). A referida lei motivou a criação do Projeto de Lei (PL) nº 

7.032/106 (Brasil, 2010), que se transformou na Lei nº 13.278/16, a qual altera a LDB nº 

9.394/96 da seguinte forma: as artes visuais, a dança, a música e o teatro são as linguagens que 

constituirão o componente curricular de que trata o § 2o deste artigo (Brasil, 2016). 

Com a definição de quais linguagens artísticas são obrigatórias no ensino de Arte na 

educação básica, muitas dificuldades poderão ser resolvidas respaldando legalmente os 

professores licenciados nessas quatro linguagens. Chamo a atenção para: 

(1) fim da formação específica/atuação polivalente; (2) extinção dos concursos que 

não respeitam a formação do inscrito nos processos seletivos para professor na 

educação básica; e (3) provável extinção dos cursos de graduação polivalentes na área 

de Arte. A formação específica e atuação polivalente em arte é um dos problemas que 

poderá ser resolvido pela Lei nº 13.278/16, pois ela especifica as linguagens artísticas 

e estabelece que deve haver a “[…] necessária e adequada formação de professores 

(Alvarenga; Silva; 2018, p.1014). 

 

Em relação à função e o papel da dança na escola formal, tendo em vista que este espaço 

não seja ou é o único para se aprender a dança, a escola é hoje, “[...] um lugar privilegiado para 

que isso aconteça e enquanto ela existir, a dança não poderá continuar mais sendo sinônimo de 

“festinhas de fim-de-ano” (Marques, 2003, P.17). 

Sem dúvida foi um período conturbado, pois a jovem professora estava estreando no 

palco do ensino formal, depois da graduação e do primeiro mestrado. No entanto, foi nesse 

momento que eu, como licenciada em Dança, iniciei um trabalho que considerasse o contexto 

sociocultural dos alunos, chegando assim ao ensino de performances africanas: folia de reis e 

mineiro-pau. Esta prática contribuiu para mudar um pouco o entendimento de que a dança 

presente na escola tem que estar relegada basicamente às festividades escolares ou que tais 

danças deveriam ser usadas para a integração da instituição com os pais ou comunidades 

(Strazzacapa; Morandi, 2006). 

Mas como eu cheguei a estas manifestações? Eu perguntei aos meus alunos sobre o que 

eles faziam para se divertir, que festas frequentavam e que tipo de danças eles conheciam. O 

tema Folia de Reis logo saiu em quase todas as turmas de uma escola e logo em seguida o 

Mineiro-Pau. Juntos, eu, os alunos, outros colegas professores, a cantineira, que era mãe de 



 

 

35 

uma aluna, o avô do outro, o primo de um terceiro, construímos um trabalho a muitas mãos. 

Montamos uma Folia de Reis com alunos de diferentes idades e interesses. Tínhamos três 

palhaços de folia, um deles era uma menina. Outros, a grande maioria tocava diferentes 

instrumentos musicais e um grupo menor participou da confecção da farda e da bandeira. 

Criamos também um grupo de Mineiro-Pau. Na escola da zona rural, além da Folia de Reis, 

montamos um grupo de Capoeira. 

 

Figura 2 - Os palhaços de Folia de Reis e a professora de Arte, 2012 

 
Fonte: Autora 

 

Esta rica experiência serve aqui para mostrar um primeiro esboço da minha relação e do 

meu interesse em discutir a relação étnico-racial no universo educacional, que é a temática que 

exploro nesta tese. No entanto, naquela época eu não estava consciente para o quanto a cultura 

negra orienta e inspira os negros da diáspora (Gilroy, 2002; Hall, 2003;). Eu não me reconhecia 

enquanto uma mulher que pertencia a um grupo discriminado para que eu pudesse discutir o 

racismo e a falsa democracia racial com mais propriedade, por exemplo. 

Não foi fácil. A voz que soprava novamente nos meus ouvidos não foi ouvida mais uma 

vez. A voz insistia em me dizer a palavra ancestralidade. Por que eu não conseguia ouvir que a 

dança do palhaço de folia me chamava para dançar junto? Por que eu não ouvia que o batuque 

me chamava para dançar junto? Por que eu não ouvia a força da comunidade e da coletividade? 

Por que eu me atraia tanto pelas danças circulares? Por que eu não estava consciente da minha 

negritude? (Munanga, 1988; Gomes, 2002; Carneiro, 2005). 



 

 

36 

 

Eu não me tornei professora quando me formei na UFV, mesmo indo estudar naquela 

instituição sabendo que eu queria ser professora. 

Eu nunca pensei que eu terminaria o curso de licenciatura em dança, me tornaria uma 

professora e começaria a minha carreira e pronto. 

Não me tornei professora caminhando naquele entrelugar do curso e projetos sociais. 

Não me tornei professora aos trezes anos dando aula de step em uma academia de 

dança e ginástica. 

Não me tornei professora observando meus professores e seus diários encapados com 

plástico transparente. 

Não me tornei professora dando aula para as minhas bonecas aos quatro anos de idade. 

 

 

Me tornei professora quando me descobri uma pessoa curiosa e investigativa, uma 

pessoa que gosta de aprender e que sente que está sempre em desenvolvimento profissional. 

Habilidade que eu percebo dialogar com a artista, que escreve essa tese. Thalita professora e 

artista. 

 

1.5 Mergulhando em caminhos afora...Parte II 

 

 

Foi nesse contexto que ouvi uma voz mais alta me dizer que eu precisava de um tempo 

para fortalecer a minha formação enquanto artista. Voei alto e cheguei à Irlanda em 14 de 

outubro de 2012. Desembarquei no aeroporto de Dublin. No saguão de desembarque me 

esperava um motorista que faria o meu translado com uma plaquinha com o meu nome escrito. 

Gentil e simpático, o motorista pegou todas a minhas bagagens. Quando saí da área de 

desembarque em direção ao carro, senti o vento frio atravessar as diversas camadas de roupas 

de frio brasileiras que vestia (parecia uma cebola sem conseguir levantar os braços) e me cortar 

em pedaços. Naquele momento a ficha caiu e pensei: 

− Meu Deus, eu fiz isso mesmo! 

Cena 2 

 

 

Naiara, uma estudante de graduação em artes visuais, ao final de um encontro que aconteceu 

na disciplina Cultura e Arte afro-brasileira, em 22 de novembro de 2018, disse: “Eu nunca 

fui tímida, eu fui silenciada”. 



 

 

37 

Cheguei com segurança à casa da Família Gavin que me acolheu calorosamente durante 

três semanas. 

O mestrado começou um ano depois dessa chegada fria e calorosa. Naquela época, eu 

não poderia imaginar que repensar a minha prática enquanto artista contemporânea fosse 

contribuir para que eu repensasse a minha prática enquanto professora. Além de me permitir 

abrir a minha escuta para o chamado ancestral. Durante o primeiro e o segundo semestre, como 

parte do estudo no Master of Arts: Dance Performance na Irish World Academy, assisti aulas 

divididas em três seções: habilidades de dança, projeto eletivo e repertório performativo de 

dança, onde a composição do solo e do conjunto ocorreu. No terceiro semestre criamos o último 

dos três solos que compusemos no decorrer do curso e escrevemos a dissertação. Ao contrário 

do primeiro mestrado, este último foi inteiramente prático. Entre as escolhas artístico- 

metodológicas do curso estavam: a Pesquisa Baseada em Arte, o estudo de práticas somáticas 

como a dança pós-moderna, yoga, Body-Mind Centering e Movimento Autêntico. Fazíamos 

balé e Pilates, também. Nas horas vagas, nos dedicamos aos nossos estudos em estúdio. 

Figura 3 - The body octet, John Scott, Limerick, 2014 

 
Fonte: Autora 



 

 

38 

Figura 4 - The catalist, Emily Johnson, Limerick, 2014 

 
Fonte: própria 

 

Vale ressaltar que o mestrado na Irlanda não tinha preocupação pedagógica e/ou 

educacional, ou seja, o foco era o fazer artístico. Foram quase dois anos sem lecionar. Eu senti 

saudade de estar em sala de aula como professora. Inclusive, relatei esse sentimento à minha 

tutora, Professora Mary Nunan, que sugeriu que eu criasse um trabalho com os alunos do curso 

de graduação em dança da Faculdade para sanar essa necessidade, mas optei por criar trabalhos 

solo, que parecia ser mais fácil lidar apenas com uma pessoa do que com um grupo, visto que 

era um trabalho que ‘valeria nota’. Vale ressaltar também que no grupo constituído de oito 

estudantes éramos: uma brasileira, dois malásios, duas irlandesas, duas norte americanas e uma 

estudante da Palestina. Eu era a única negra. 

 

1.6 Vamos dar uma pausa nessa dança... 

 

Sou professora e artista. Mas quando me tornei artista? Afinal, o que os artistas fazem? 

Cresci ouvindo dizer que eu era uma artista. Os mineiros costumam dizer que criança 

levada é criança arteira. Ou seria uma criança criativa? 



 

 

39 

Para contar esta história eu preciso que voltemos lá no início do texto, na época que eu 

fiz mestrado em dança na UFBA. Vamos retomar o nosso papo sobre o projeto Experimento 

Bruto. 

 

No início do segundo semestre de 2007, orientada pela pesquisadora e artista Mara 

Guerrero (SP), participei de um projeto que consistia em cinco solos dançados 

simultaneamente, mas em espaços distintos, no projeto chamado Experimento Bruto. Foram 

realizadas duas apresentações, uma no Painel Performático, da Escola de Dança da UFBA, e 

outra no World Dance of Alliance, também realizado na capital baiana. A versão grupo- 

intervenção tinha como tema/mote e desejo de pensar: “É aquilo que não pode ou não pôde ser 

solução e tentativa do que não encontrou vazão: táticas de sobrevivência: como continuar 

pesquisando dança? “ 

 

Desde o primeiro encontro trabalhamos com improvisação com 

restrições, usando o tempo e diferentes tarefas que nos permitissem 

expandir nossas habilidades de escolhas de movimento, enquanto 

nosso treinamento “quebrava” nossos próprios padrões de 

movimento. O processo era um exercício performático. 

 

Mara Guerrero, com sua extensa e sólida experiência como artista da dança na cidade 

de São Paulo, conduziu o projeto com delicadeza e responsabilidade. Através de sua condução, 

Guerrero me aproximou das possibilidades estratégicas de aprofundamento nos estudos da 

improvisação para a cena, ou seja, como um modo compositivo da dança. A oportunidade de 

participar do Experimento Bruto me colocou em contato com um trabalho em composição em 

tempo real que expandiu as possibilidades dramatúrgicas do meu próprio corpo. Guerrero me 

aproximou da Thalita artista. 

Um dos integrantes do grupo, o artista, crítico de dança e pesquisador Joubert Arrais, 

deu continuidade ao trabalho desenvolvido e escreveu um artigo que conta a criação de um solo 

demonstrativo de improvisação em dança, o Sambarroxé. A obra tinha como foco discutir a 

relação midiática e midiatizada entre dança e música no contexto nordestino-brasileiro, a partir 

de três manifestações culturais (o samba, o arrocha e o axé). 

Eu me identifiquei com a proposta de movimento que era baseada na improvisação em 

tempo real. De acordo com Guerrero (2008, p. 16), a improvisação, então, caracteriza-se pela 

imprevisibilidade de suas configurações, onde o processo é desvelado como forma de 



 

 

40 

apresentação, sem um produto final pré-elaborado. É um dos diversos modos de composição 

em dança, e pode ser definido, de um modo geral, como a ocorrência que se obtém através de 

procedimentos que contam com algum grau de abertura em sua obra, organizados entre 

resoluções imprevistas e em tempo real. Pode ser considerado uma ‘obra aberta’, que agrava e 

explícita condições inerentes a todas as obras artísticas: nelas, pesquisa, produção e 

apresentação se configuram na ideia de processualidade. Não existe obra ideal pré-elaborada, e 

sim composições organizadas a partir de possibilidades emergentes durante sua própria 

ocorrência. A imprevisibilidade observada e experimentada pelo artista tende a ser adotada 

como a principal característica da improvisação, que promove modificações de sequências e 

encadeamentos motores, alterando, em tempo real, as relações que definem a estrutura 

compositiva. 

Como artista, professora, pesquisadora e cidadã me identifiquei com a proposta de 

movimento que era baseada na Improvisação em Tempo Real conduzida e dividida entre o 

grupo. Eu gostava da sensação de estar nem antes e nem depois, e sim no momento presente. 

Parece clichê, mas é bem verdade. Intuitivamente, eu percebi que era daquela forma que 

gostaria de me expressar e de comunicar experiências estéticas...afinal, o que os artistas fazem? 

Eu percebo que, mesmo depois do mestrado na Irlanda e dos novos conhecimentos que 

adquiri através da PBA, o trabalho realizado em Salvador continua ressoando em meus 

processos artísticos. Foi um marco no qual a Thalita professora e a artista começaram a se 

imbricar de tal forma que ambas se alimentam através de experiências metodológicas e 

estéticas. 

 

 

1.7 A voz ressoando e dando voz. 

 

Em um dia qualquer de manhã em Dublin eu acordei e olhei para o teto. Senti um vazio 

tomar conta de toda a extensão do meu corpo. O teto foi ficando cada vez mais alto, distante e 

a sensação de que era mais fácil ser uma mulher negra na Irlanda do que no Brasil foi ganhando 

a mesma proporção do abismo que se criou entre mim e o teto. A partir daquele instante, passei 

a me questionar: o que significava ser uma mulher negra e brasileira vivendo no exterior? O 

que é ser negro no Brasil? Por que parecia que era tão mais fácil ser uma mulher negra na 

Europa? 

A voz que soprava baixinho no meu ouvido ecoou de dentro para fora em alto e bom 

tom. A tomada de consciência da minha negritude começava a ser incorporada. 



 

 

41 

Cena 3 

 

Quando eu tinha nove anos de idade fomos dançar num distrito de Leopoldina. Foi a minha 

primeira apresentação artística desde que entrei para fazer aulas de jazz no StudioR. Lembro 

que eu vi a tia Luciana pentear o cabelo de todas as minhas coleguinhas que iam dançar, menos 

o meu. 

Durante a temporada morando fora do país eu comecei a me relacionar de outras 

maneiras com o meu próprio cabelo. 

 

 

Minha relação com meu cabelo crespo mudou drasticamente quando parei de dançar 

balé clássico. Eu sempre alisei o meu cabelo com produtos químicos que corroía o meu couro 

cabeludo e/ou usava pente quente para poder fazer o bendito coque do balé e ficar como todas 

as outras meninas. Quando morei em Salvador, observava os cabelos crespos e volumosos de 

algumas meninas e sempre fazia trança quando ia visitar a família em Minas. Ocorreu que, pela 

primeira vez em toda a minha vida, nessa temporada fora do país o meu cabelo crespo tornou- 

se elemento essencial na construção da minha identidade e, por conseguinte, na produção dos 

meus trabalhos no estilo assumidamente Blackpower, nos penteados, no uso de turbantes e de 

diferentes cortes. Esta representação em torno do meu cabelo veio para politizar a minha relação 

com o mundo, pois: 

 
O corpo negro não se separa do sujeito. A discussão sobre regulação e emancipação 

do corpo negro diz respeito a processos, vivências e saberes produzidos 

coletivamente. Isso não significa que estamos descartando o negro enquanto 

identidade pessoal, subjetividade, desejo e individualidade. Há aqui o entendimento 

de que assim como “somos um corpo no mundo”, somos sujeitos históricos e 

corpóreos no mundo. A identidade se constrói de forma coletiva, por mais que se 

anuncie individual. No Brasil, o corpo negro ganha visibilidade social na tensão entre 

adaptar-se, revoltar-se ou superar o pensamento racista que o toma por erótico, exótico 

e violento. Essa superação se dá mediante a publicização da questão racial como um 

direito, via práticas, projetos, ações políticas, cobrança do Estado e do mundo privado 

da presença da população negra na mídia, nos cursos superiores, na política, nos 

lugares de poder e decisão, na moda, na arte, entre outros (Gomes, 2017, p. 94). 

 

 

 

 

E, esse corpo no mundo, em uma das atividades artísticas do mestrado eu tentei elaborar 

uma apresentação de dança na qual eu escondia objetos dentro do meu cabelo Blackpower, que 

caiam no chão conforme eu me movimentava inspirada pelas perguntas que emergiram dentro 

do meu quarto olhando para o teto. Vale relembrar o que foi dito anteriormente: o que 



 

 

42 

significava ser uma mulher negra e brasileira vivendo no exterior? O que é ser negro no Brasil? 

Por que parecia que era tão mais fácil ser uma mulher negra na Europa? E, por fim, a pergunta 

que tinha o peso de toda a extensão de todo o oceano Atlântico emergiu: na contemporaneidade, 

o que é ser descendente de africanos escravizados? Como essa herança/marca vive em meu 

corpo? 

Era bastante claro, para mim, que eu tinha muitas questões dentro da minha cabeça - 

literalmente - que se faziam urgentes em serem discutidas. Perguntas que emergiam do, no e 

pelo meu corpo negro. 

Entretanto, eu não consegui me entender com essas questões, demasiadamente 

complexas na época, principalmente em relação a construção da minha identidade, mesmo 

orientada por uma investigação através da autorreflexão e na Pesquisa Baseada em Arte. No 

entanto, não se tratava de “falar de mim” mas “a partir de mim” (Hernández, 2013, p. 51). Eu 

estava imersa em “[...] uma forma de regulação do corpo negro que se dá na violência do 

racismo que afeta a todos nós, inclusive nas suas próprias vítimas” (Gomes, 2017, p.79). Não 

poderia abordar essa experiência através de uma investigação autocomplacente. Eu precisava 

me (re)encontrar com uma corporeidade negra emancipada (Gomes, 2017, P.93). 

Eu mergulhei nas profundezas do oceano Atlântico e me reencontrei com uma travessia 

de dor e flagelo que meu ancestrais, que foram trazidos de África para serem escravizados em 

quase todo território americano, foram submetidos em navios negreiros ou navios tumbeiros. A 

dor era tão profunda, que parecia que eu circulava em torno da árvore do esquecimento, porém 

ao contrário, deixando que as memórias de dor fossem se descortinando. Como no trabalho do 

artista mineiro Paulo Nazareth, que volteia 437 vezes a Árvore do Esquecimento, ao redor da 

qual os homens e as mulheres eram obrigados a dar sete e nove voltas, num ritual para apagar 

a memória do passado. 

 

Figura 5 - L’Arbre D’Oublier, 2013 

 
Fonte: Paulo Nazareth; Videobrasil 



 

 

43 

Cena 4 

 

 

Eu cheguei no prédio da faculdade de Dança da Universidade Federal de Viçosa numa 

segunda-feira pela manhã e fui recebida calorosamente por um aluno alto, magro e negro que 

me dizia sem parar como ele estava feliz e que mal poderia acreditar que teria uma professora 

negra. 

A centralidade da minha experiência de vida, naquele momento, precisou de tempo para 

ser investigada e desvelar o que, na época, não foi dito. Foi preciso eu fazer o mesmo trajeto 

que meus ancestrais fizeram – a travessia do oceano – para me tornar uma mulher negra. 

 

1.8 Reconectando fios ancestrais através do movimento. 

 

 

 

Em meados de outubro de 2014 desembarquei no Brasil, exatamente dois anos após 

viver na Irlanda. Pouco meses depois fiz concurso e fui aprovada para atuar como professora 

substituta do curso de graduação em Dança da Universidade de Viçosa. 

Quando eu cheguei no novo trabalho e fui recebida por um aluno negro, um dos poucos 

estudantes negros do curso, foi como se uma âncora de metal pesado tivesse sido lançada ao 

mar me aterrando naquele lugar. Embora a travessia de volta para casa tivesse provocado muitas 

perguntas existenciais, eu estava consciente da recepção politizada do meu aluno, do importante 

papel que eu ocuparia e que mergulharia numa profundidade de experiências que contribuíram 

para a minha construção identitária, permitindo-me explorar os trânsitos entre a arte e a 

educação. Para aquele aluno eu era a mulher preta no poder (CARNEIRO, 2020). Eu estava 

numa instância de poder, a universidade, com uma minoria de professores e professoras negros 

e negras. Esse aluno foi, provavelmente, empoderado enquanto me via preenchendo uma lacuna 

institucional provocada pela ideologia do racismo. 

Eu estava muito feliz e completamente inspirada pelo trabalho que tinha, recentemente, 

desenvolvido na Irlanda. Eu me dediquei integralmente ao curso. E como professora, era dentro 

da sala de aula que eu me sentia no direito e no dever de ser uma pensadora, uma pesquisadora. 

 

Leitor: − Pesquisadora? Você disse isso mesmo? 

Thalita: − Sim! 



 

 

44 

Ouvi durante toda a graduação e o primeiro mestrado inteiro que quem faz pesquisa é o 

estudante de doutorado. Ouvia muito também uma fala que sugeria que quem quisesse seguir a 

carreira acadêmica, ser pesquisador e professor universitário teria que fazer mestrado e 

doutorado. Nesse sentido, significa que o professor que não quer, por inúmeros motivos, fazer 

uma pós-graduação e vai atuar na educação básica não faz pesquisa ou não quer ou não pode 

pesquisar? 

 

Leitor: − Mas de que pesquisa estamos falando aqui? 

Thalita: − Calma, a gente vai chegar lá. 

 

Durante os anos de 2015 e 2016, no curso de graduação em Dança, lecionei diversas 

disciplinas. Entre elas estão: Dança de Salão, Desenvolvimento Humano e Dança, Filosofia e 

Arte, Dança Contemporânea, Composição Solística, Didática no Ensino da Dança, Práticas 

Pedagógicas na Educação Infantil etc. Estava encantada porque eu estava no lugar que eu queria 

estar: na sala de aula. Estava encantada também com os projetos de extensão. Estava encantada 

com as possibilidades de aprendizagem e troca de experiências. Evidentemente, como 

aconteceu nas minhas primeiras experiências no ensino, eu vivi muitos percalços e crises e 

momentos nervosos como docente do curso. A vivência na Irlanda e a metodologia de Pesquisa 

Baseada em Arte me ajudaram muito nesse sentido e esta tornou-se a metodologia que eu 

escolhi para trabalhar em quase todas as disciplinas, tendo como premissa “[...] que o 

conhecimento também pode derivar da experiência. E uma forma genuína de experiência é a 

artística” (Hernández, 2013, p. 43), favorecendo os meus alunos com uso de métodos de ensino- 

aprendizagem que evidenciam a experiência, o diálogo, a observação e a observação 

participante. 

Vivi muitas experiências marcantes que, aparentemente ou inicialmente, não se inter- 

relacionam. Quando eu olho para essas experiências que me despertam diferentes sensações, 

sentimentos e conhecimentos, eu as vejo como um novelo emaranhado. A escrita desta tese, 

como um fio que tece uma coreografia em tempo real através de uma forma de investigação 

baseada em arte, a artografia, tem me permitido olhar e enxergar tudo como eu nunca havia 

visto e que parecia confuso. 

O meu retorno para o Brasil foi bastante movimentado. Tornei-me professora 

universitária. Uma professora universitária negra em busca de afirmação étnica. 



 

 

45 

Dessa forma, comecei a ler sobre a diáspora negra e me deparei com os estudos do 

professor Doutor Zeca Ligiero. Em julho de 2015 fiz uma oficina com o professor num Festival 

de Inverno intitulado “Performances Afro-ameríndias”. Nesse mesmo evento, participei da 

conferência “Outro Teatro: batucar/cantar/dançar/contar”. Desde então, voltei-me para os 

estudos das performances afro-brasileiras e decidi me ocupar com o estudo da performance do 

ritual e do jogo afro-brasileiro além da presença do batucar/cantar/dançar/contar como 

denominador comum na redescoberta da minha ancestralidade. O encontro com o professor 

Ligiero e com o Outro Teatro foi um divisor de águas na minha vida. Segundo Zeca, 

 
No caso dos elementos performativos, destacamos o conjunto de técnicas 

aplicadas simultaneamente com o cantar-dançar-batucar – expressão usada 

por Fu-Kiau para indicar o denominador comum das performances africanas 

negras. Busenki K. Kia Fu-Kiau, filósofo do Congo. Seus estudos têm sido de 

fundamental importância no tocante ao conhecimento dos simbolismos das 

culturas bantos e têm sido usados largamente por curadores de exposições 

centradas na diáspora africana, como a Faces of God, em Nova Yorque 

(1993), e Kongô gesture, em Paris (2002), ambas tendo como curador Robert 

Farris Thompson. Ao considerar a junção das artes corporais às musicais e, 

sobretudo, acrescido do uso do canto como algo simultâneo e percebido como 

uma unidade dentro da performance africana, Fu-Kiau destaca um dispositivo 

que, sem dúvida, continua sendo característico das performances da diáspora 

africana nas Américas – não é possível existir performance negra africana sem 

este poderoso trio, e o mesmo é aplicável em relação às performances afro- 

brasileiras. (2011, p.109) 

 

 

E aí bateu tudo. 

 

Esse continuum aliado ao jogo dramático (Ligiéro, 2011), apresentado de maneira lúdica 

e experiente do professor Zeca, me permitiu, através do meu próprio corpo, trilhar possíveis 

caminhos em busca da minha ancestralidade. 

Ao longo da minha prática em Arte/Dança eu não me confrontei com o meu corpo negro 

enquanto identidade, ou seja, parte integral do modo de ser, pensar e operar no mundo. E, nesse 

sentido, a identidade é definida por Nilma Gomes (2005, p. 41) como “ um modo de ser no 

mundo e com os outros [...] Indica traços culturais que se expressam através de práticas 

linguísticas, festivas, rituais, comportamentos alimentares e tradições populares, referências 

civilizatórias que marcam a condição humana”. Larrisa Ferreira, no artigo “Corpos moventes 

em diáspora: Dança, identidade e reexistência”, dá algumas pistas para entender os processos 

que ocorreram na minha formação em dança, que Luciane Ramos Silva chama de 

“colonialidade do gesto” no artigo “Corpo em diáspora e técnica Germaine Acogny: 



 

 

46 

apontamentos frente à colonialidade do gesto”. 

 
É sabido que, no campo das artes, pouco espaço foi dado às artes negras. Em 

uma modernidade legitimada pela ideia de superioridade racial, as artes negras 

foram subjugadas, desqualificadas como primitivas, consideradas uma arte 

que se fundamentou como o fora de uma modernidade alicerçada na ideia de 

um universal inexistente. Quando se trata de matrizes africanas, 

frequentemente impera o etnocentrismo racista, que toma de modo superficial 

as práticas estéticas e insiste em enterrar a possibilidade de protagonismo 

negro no campo das artes. No contexto das artes do corpo, convido a pensar 

como os racismos se consolidam no campo da cultura. Enquanto uma arte 

europeia é celebrada como alta-cultura, uma arte africana se coloca como 

artefato cultural étnico. A exemplo, posso citar, de um lado, o balé clássico, 
uma prática de dança de corte com origem na Europa, que ainda hoje é 

colocada como modelo hegemônico na construção de um corpo de dança. Do 

outro lado, pode-se encontrar uma dança oriunda do continente africano, que 

é frequentemente desqualificada como uma “dança qualquer”, apenas étnica. 

Poderia também citar outras danças brasileiras, de matrizes afro e indígenas, 

às quais o tratamento dado é de subalternização. A “outredade” se coloca aí: 

quando diverge do padrão estabelecido, o outro é o étnico que foge à suposta 

norma e ao modelo. O racismo se molda em muitas variantes, inclusive na 

cultural (Silva, 2018, p.42). 

 

Silva afirma ainda que: 

No sistema educativo brasileiro persistem formas marcadas pela 

colonialidade. O campo das artes da cena não escapa à tal realidade e nele 

predominam as teorias e práticas oriundas do norte hegemônico, que 

representam escritas de mundo situadas histórica e culturalmente e que, 

entretanto, são difundidas como modelos de universalidade (Silva, 2018, 

p.44). 

 

Eu percebo claramente, na minha formação em dança, seja em Leopoldina onde tudo 

começou, nos cursos livres e na graduação, o impacto das eurocentricidades no território da 

dança. 

 

1.9 Experiências como professora universitária e “buscante” da minha ancestralidade 

 

 

Vamos voltar agora para as experiências que aconteceram, concomitantemente, na 

minha vida como professora substituta e “buscante” da minha ancestralidade. 

Durante os dois anos como professora substituta no curso de graduação em Dança na 

UFV, fui membro do Grupo de Pesquisa "Formação de Professores e processos Educativos", 

do III Fórum de Pesquisa do CCH da Universidade Federal de Viçosa, atividade que foi 

essencial para o desenrolar esse novelo. Como resultado desse trabalho, escrevi dois artigos. O 

primeiro, em conjunto com as colegas do grupo, intitulado “Metodologias interativas e 



 

 

47 

formação de professores: diferentes perspectivas e repercussões na prática profissional em 

variadas áreas de conhecimento”, em 20163. O principal objetivo deste texto consiste em refletir 

sobre a utilização de metodologias ativas, que envolvem interações entre estudantes e práticas 

vivenciais, na formação de educadores de variadas áreas de conhecimento. A partir de fontes 

bibliográficas e observações participantes, analisa experiências realizadas em quatro cursos de 

licenciatura da Universidade Federal de Viçosa -UFV/MG Educação Infantil, Educação do 

Campo, Letras e Dança. Discute, sob diferentes perspectivas, o hiato entre teoria e prática no 

processo de formação docente considerando suas repercussões na prática profissional. 

Já o segundo texto, escrito quase dois anos depois, intitulado “A formação do professor 

de Arte para atuar na educação das relações étnico-racial a partir da perspectiva intercultural: 

um relato de experiência” que será publicado pela editora da UFV no livro O Papel do Professor 

para uma sociedade inclusiva Esse artigo já é o desenrolar desse novelo complexo, e o processo 

sendo incorporado se transformaria nessa tese de doutorado. 

Foi em Viçosa que eu tive o meu primeiro contato com O NEAB/Viçosa4 e, por 

conseguinte, o meu contato mais estreito com O Movimento Negro. 

Infelizmente, eu não pude participar da mesa porque tive um compromisso 

intransferível no mesmo dia e hora. Mas eu participei do evento como ouvinte nos outros dias 

que eu pude. Eu me lembro de ter ficado impactada com alguns relatos que ouvi durante o 

evento. E eu me perguntava se eu tinha alguma história de racismo para contar que me 

legitimasse a participar do Movimento Negro. Será que o mito da democracia racial e seu efeito 

desmobilizador na sociedade brasileira povoava o meu imaginário? O que eu entendia na época 

sobre racismo e discriminação? Por outro lado, eu percebi que tinha sido convidada a integrar 

o evento por ser umas das poucas e poucos professoras e professores negros na Universidade. 

Também tinha sido entrevistada por um aluno negro da graduação, pois fazia parte desse grupo 

 

 

3 Organizada pelos seguintes professores: Emiliana Maria Diniz Marques; Olga Egas; Evanize Kelli Siviero 

Romarco; Jacqueline da Silva Nunes; Morgana de Fátima Agostini Martins; Eliana Lúcia Ferreira; Reinaldo dos 

Santos; Thalita Reis; Juliana Batista Diniz Valério; Marco Aurelio Maximo Prado; Francione Oliveira Carvalho; 

Maria Luisa Ortiz Alvarez; Idalena Oliveira Chaves; Heloisa Albuquerque-Costa; Rita de Cassia Gomes; 

Vinícius Catão; Michelle Nave Valadão; Tatiane Martins Jorge; Patrícia Pupin Mandrá; Luciana Vitaliano Voi 

Trawitzki. 

 
4 A história dos Núcleos de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB), vinculados às Instituições de Ensino Superior do 

Brasil, tem início em 1959, com a criação do Centro de Estudos Afro-Orientais (CEAO) na Universidade Federal 

da Bahia (UFBA). O NEAB é um núcleo acadêmico que se dedica à produção e disseminação de práticas e 

saberes por meio da realização de ações e projetos de ensino, pesquisa e extensão, relativas às questões da 

população negra, aos afrodescendentes, ao desenvolvimento de políticas de diversidade étnico-raciais, promoção 

da igualdade racial e valorização das populações de origem africana e afro-brasileira. O NEAB-Viçosa foi 

fundado em 12 de maio de 2011. NEAB VIÇOSA - Núcleo de Estudos Afro-brasileiros [Página na internet]. 

Dispo- nível em: <http://neabvicosa.blogspot.com.br/p/historico-do-neab-ufv.html>. Acesso em: 30 out. 2020. 

http://neabvicosa.blogspot.com.br/p/historico-do-neab-ufv.html


 

 

48 

“seleto”, aqui entre aspas de propósito, leitor. E, por fim, como um filme que se passa na cabeça 

da gente, revivi a alegria do meu aluno do curso de dança, homem negro, que ficou contente, 

ou representado, pela minha presença como uma referência da comunidade significativa para 

ele. 

 

O processo continua... 

 

 

1.10 Reconectando fios ancestrais através do movimento: Contação de história Parte II 

 

Há alguns anos, deparei-me com um edital específico para contratação temporária de 

professores para a disciplina Dança no município de Juiz de Fora5. Isso chamou muito a minha 

atenção. Em setembro de 2016, participei do meu primeiro processo de contratação temporária 

para professor Regente Dança (PRB-Dança) na cidade de Juiz de Fora. O início das atividades 

como professora do município ocorreu em 31 de janeiro de 2017. Durante o primeiro semestre, 

atuei em duas escolas distintas lecionando para crianças, jovens e adultos. 

Nesse mesmo período, cursei como aluna especial no Programa de pós-graduação em 

Artes Cênicas da UNIRIO a disciplina Encenação e Performance Afro-ameríndia, ministrada 

por Zeca Ligiéro, Chiquinho e Denise Zenícola. Durante esse período criei o solo de dança 

contemporânea chamado Daquilo que me foi apartado, que tinha como mote dois aspectos 

fundamentais na construção de sua identidade: a falta de referências da cultura negra e do 

 

 

 

5 Em 2004 a Prefeitura de Juiz de Fora publicou o primeiro edital específico para contrataç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  ão temporária de 

professores para a disciplina. Os Editais de 2004, 2005 e 2006 especificavam a disciplina danç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  a. Tendo como 

parâmetro o edital de 2007, a disciplina dança passa a ser dividida em dança de salão, dança clássica, dança jazz, 

dança folclórica, dança de rua, dança sapateado, permanecendo até 2009. Em 2010, o edital divide a dança em 

dança de salão, dança jazz, dança folclórica, dança de rua, e dança moderna/contemporâ̂̂̂̂̂̂̂
̂̂̂̂̂̂̂̂  nea. Com objetivo de 

aprimorar a seleção, foram propostas para o edital de 2010 algumas modificaç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  ões: a primeira foi incluir um item 

priorizando a formação específica na área para a seleç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  ão dos inscritos; a segunda foi incluir uma avaliação prática 

para os candidatos inscritos que não tivessem Licenciatura em dança. Desde então, o edital se mantém nesse 

formato, priorizando aqueles que têm formaç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  ão específica na área. Em 2013, a rede municipal publicou sua 

proposta curricular e a Dança passou a ter seu currículo próprio com linguagem da Arte. Esse currículo teve por 

base os PCNs (1997, 1998, 2006), na Proposta Curricular/Arte da Secretaria de Estado de Educação de Minas 

Gerais (2005) e na Proposta Curricular da Secretaria Municipal de São Paulo (2007). O objetivo do currículo foi 

oferecer diretrizes e orientações para o Ensino de Arte na rede municipal de Juiz de Fora. De acordo com o 

documento: “As propostas de um ensino de Arte mais atualizadas estão ancoradas nos códigos das linguagens e 

suas interlocuções, na diversidade, na interdisciplinaridade, na diferença, nas relações entre cognição e 

sensibilidade, em fazeres e saberes próprios da Arte. A compreensão dessas propostas e das relaç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  ões que podem 

ser estabelecidas entre elas fundamenta as práticas docentes conduzindo o ensino de Arte a ocupar o lugar de 

saber indispensável à formaç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  ão humana. O que significa aliar o conhecimento Arte a um ensino que preze por 

condutas e valores mais democráticos, baseados no multiculturalismo, nas crenç̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧̧  as, nas questões sociais, étnicas, 

de gê̂̂̂̂̂̂̂
̂̂̂̂ ̂̂̂̂  nero, no respeito à cultura local e universal, nos diversos saberes, incluindo as novas tecnologias (2013, 

p.01, grifo nosso)". Desde 2016, a vaga nos editais da prefeitura é para Professor regente – Dança. 



 

 

49 

conhecimento produzido por afrodescendentes ao longo de sua formação artística e pedagógica, 

e o seu encontro com as manifestações afro-brasileiras através do estudo da performance. 

Como professora da educação básica do município de Juiz de Fora e mulher negra, 

comecei a aproximar a minha atividade artística e meus métodos educacionais com as 

manifestações culturais afro-brasileiras, num movimento simultaneamente artístico e político. 

Essa aproximação da Thalita, mulher negra, professora, artista e pesquisadora, que de algum 

modo estava sendo imbricada pela vida, influenciou minha prática pedagógica diluindo as 

fronteiras entre as multiplicidades de danças. Neste semestre fui estimulada pelo programa de 

curso da disciplina e, ali, a Thalita professora e artista dava os primeiros passos para se tornar 

a professora e artista negra. 

Me tornei negra dançando. Como estratégia, comecei o processo de criação de um solo de 

dança contemporânea/performance elaborado a partir das vivências práticas-teóricas da 

disciplina citada acima. Esse solo teve como disparo as seguintes afirmações: 

● Eu sou descendente de negros africanos escravizados vindos da África. 

● Eu sou uma mulher preta, parda na certidão de nascimento, mulher negra brasileira que 

tem se perguntado o que é ser negro no Brasil. 

 

Essas afirmações e angústias, que surgiram lá no período em que estudei na Irlanda, 

foram se incorporando à minha pesquisa em dança contemporânea e performance. 

A vontade de discutir sobre as minhas raízes africanas e de compartilhar tal discussão 

foi consolidada neste trabalho, que teve como propósito investigar a criação de solo de dança 

contemporânea/performance sob a luz das manifestações afro-brasileiras diversas, como a 

Umbanda, a Folia de Reis e o Candomblé, entre outras, que tem, segundo Ligiéro (2011, p.12), 

“vistas até o presente como um tipo de produção cultural específica, voltada para resguardar 

um passado africano no Brasil”. Desse modo, penso que quando desembarquei no Brasil vindo 

da Europa, eu buscava olhar para o passado para entender para onde eu caminharia no futuro. 

O solo discutiu, inicialmente, a omissão desse conjunto de manifestações culturais 

utilizadas na diáspora africana ou até mesmo o aniquilamento das nossas raízes africanas (vide 

Lei 10.639/03, alterada pela Lei 11.645/08, que torna obrigatório o ensino da história e cultura 

afro-brasileira e africana em todas as escolas, públicas e particulares, do ensino fundamental 

até o ensino médio) durante quase toda a minha criação. 

Eu nasci e fui criada numa cidade do interior de Minas Gerais que, nas últimas décadas 

do século XIX, foi uma cidade reconhecida pela riqueza de suas fazendas de café e pelo grande 

número de escravizados que concentrou. Antes da abolição, chegou a disputar com a cidade 



 

 

50 

vizinha, Juiz de Fora, o título da cidade de Minas com o maior número de cativos. Segundo 

Margareth Cordeiro Franklin (2014, p.54), de acordo com o censo demográfico de 1872, “[...] 

em Leopoldina, numa população total de 41.886 indivíduos, 15.253 eram escravos, ou seja, 

36% da população. Certamente, esse número dobrava quando incluídos os libertos e mulatos. 

Ali os negros eram a grande maioria, como no resto do país. 

Nesse cenário, cresci numa sociedade que pratica um racismo dissimulado, onde esticar 

os cabelos com pente de ferro quente era um padrão de beleza vigente e onde pouquíssimos 

negros conseguiam chegar numa posição social de destaque. Ou seja, cresci com poucas 

referências de negros em situação diferente das que habitualmente se via, aquela do trabalho 

doméstico, das babás e lavadeiras. Quero relembrar uma pergunta que fiz nas primeiras páginas 

desse texto: o que aprendemos sobre o continente africano na escola, a não ser sobre a 

escravidão? 

Me debrucei sobre as minhas primeiras lembranças do convívio social e como essas 

lembranças e as lacunas existentes nesse processo de subjetivação reverberam na minha prática 

artística e pessoal. A imagem que me vem em mente é a de uma mulher negra olhando para o 

horizonte mas que consegue apenas enxergar a cor da sua pele e a textura de seus cabelos 

crespos, que se interroga sobre o seu passado cultural à procura da sua própria identidade dentro 

do momento atual. Foi nessa direção que eu avancei para procurar entender como as lembranças 

mais profundas das festas e festejos populares e religiosos, o samba, etc., poderiam ser o início 

de um diálogo entre o meu desejo de busca e a minha experiência de vida. 

A linha dramatúrgica da obra foi tecida através de minhas memórias e incluiu também 

na pesquisa, como base de sustentação teórica, os textos estudados na disciplina citada 

anteriormente, tendo como texto principal o artigo “Microperformances e experiências 

estelares: o vivido no relembrado”6, de Zeca Ligiéro. 

 

Eu tenho um fenótipo de uma mulher negra, mas cresci ouvindo uma 

tia materna – a griote da família – que eu tinha um biótipo 

característico dos índios Puris. Eu tinha bisavós indígenas e um 

bisavô português, chamado João Lourenço Reis. No entanto, 

nenhuma menção era feita sobre as características ou de onde vieram 

meus parentes de origem negra. E a minha tia afirma 

categoricamente que não sabe. 

Essas histórias na minha infância e adolescência, de alguma forma, 

não me perturbavam tanto naquela época, como me incomodaram 
 

6 LIGIÉRO, Z. Microperformances e experiências estelares: Manzuá: Revista de Pesquisa em Artes 

Cênicas, v. 2, n. 3, p. 04-37, 11 mar. 2020. 



 

 

51 

quando eu precisei me entender ou me redescobrir enquanto uma 

mulher negra. 

Durante a criação do solo eu entrevistei a minha tia. Dentre várias 

perguntas, eu a questionei porque eu era negra. Ela me disse que eu 

deveria ter “puxado” a parte escura da família. Ela usou o termo 

escuro para se referir à origem negra da família. E ela usa o termo 

claro, para se referir às pessoas de tons de pele mais “clara” da 

família. 

Nessa viagem ao passado, eu me lembrei de como a minha família 

lidava com o meu cabelo crespo. Passei a minha infância com um 

corte de cabelo curtinho, que eles chamavam de Joãozinho. Não se 

fazia trança no cabelo de uma criança negra e de cabelos crespos, 

pois seria afirmar que a criança era negra e tinha cabelos crespos. 

Não me lembro a minha idade quando alisaram o meu cabelo com 

química pela primeira vez. Mas me recordo que desde muito cedo o 

meu cabelo era alisado com pente quente. Depois com processos 

químicos que queimavam o meu couro cabeludo. E mais tarde, 

permanente afro. 

Para colocar tudo isso em cena, usei como mote, para definir as 

linhas que eu traçaria no trabalho, a lembrança de uma brincadeira 

que eu brincava sozinha dentro do quarto de paredes verdes das 

minhas tias: sintonizar músicas na rádio para dançar. Eu me recordo 

de passar horas a fio à procura da “música ideal” ou das músicas 

preferidas que eu gravava em fitas cassetes. Eu gravava uma música 

em cima das outras, às vezes. 

Para mim, essa lembrança – que teve ressonância nas minhas 

escolhas profissionais – foi uma salvação. Eram momentos que a 

minha atenção estava (e hoje em dia eu posso afirmar que eu fazia 

arte ou a arte me chamava) completamente naquela situação. 

Momentos nos quais a minha ancestralidade negra, através do 

movimento da dança, se fazia presente. 

Decidi começar a performance com alguns chiados de rádio e com o 

áudio da entrevista da minha tia, enquanto eu criava uma linha 

divisória em cena com a fita das várias fitas cassetes que compõem o 

cenário. Essa divisão faz referência a alguns aspectos filosóficos das 

religiões de matrizes africanas, como a linha imaginária que divide o 

mundo do visível e do invisível. Entre o mundo dos vivos e dos mortos. 

Entre a minha lembrança do vivido e do que foi apartado. 

(Transcrição de áudio do depoimento de Thalita Reis, 08/10/2017). 

 

Após a continuidade da pesquisa e da socialização do processo num evento do NEEPA, 

o solo foi rebatizado como Apartado, recebendo complementos a partir do espaço apresentado. 

As idas ao Rio de Janeiro, uma vez por semana, me nutriam desse alimento ancestral que eu 

estava à procura. Por sorte, logo no final do curso na UNIRIO, eu tomei conhecimento da 

disciplina Arte e Cultura-Afro brasileira, ministrada pelo Professor Doutor Francione Oliveira 

Carvalho, no segundo semestre de 2017. 



 

 

52 

1.11 Desenrolando os fios ancestrais: Arte e Cultura-Afro brasileira 

 

 

Ofertada pela primeira vez como optativa para as Licenciaturas em Pedagogia, Artes 

Visuais e História, a disciplina, Arte e Cultura-Afro brasileira, propôs discutir o conceito de 

cultura afro-brasileira e sua relação tanto com a ancestralidade e os valores civilizatórios de 

matriz africana quanto com as questões étnico-raciais brasileiras. Objetivou ainda valorizar e 

problematizar a presença negra no Brasil a partir de suas riquezas culturais, artísticas e 

filosóficas, dando destaque para as produções contemporâneas de diversas áreas, tais como as 

artes visuais, as artes cênicas, a literatura e o cinema, pretendendo contribuir para a 

consolidação da Lei 10.639/03 e ao mesmo tempo acessar e gerar a produção de novos 

conhecimentos sobre a temática investigada. 

No último módulo da disciplina, centrada nas questões da corporeidade e da 

espiritualidade negra, eu tive a oportunidade de colaborar enquanto artista, educadora e 

pesquisadora, uma vez que até o momento eu havia participado do curso apenas como ouvinte. 

Propus desenvolver uma experiência estético-pedagógica com a turma centrada na 

corporeidade negra que dialogasse com os textos e as discussões teóricas desenvolvidas, mas 

que despertassem outros canais de conhecimento. A proposta foi estruturada em três momentos: 

uma vivência corporal em grupo a partir de estímulos rítmicos, percussivos e memoriais; 

apresentação do solo Apartado - Sala 23 e uma roda de conversa sobre a experiência vivida, 

pensando o corpo tanto como suporte expressivo e particular quanto como construção social 

impactado por representações culturais e relações de poder: 

 
A corporalidade é o que há de mais íntimo e próprio da pessoa. Tão próprio e tão 

particular que é capaz de diferenciar uma pessoa dentre todas as outras. A humanidade 

é, aqui, a dimensão universal constituída por pessoas de corporalidade e, portanto, 

absolutamente inconfundíveis e incomparáveis. A pessoa é a expressão de sua 

corporalidade, sendo esta a mediação entre o particular mais íntimo do si-mesmo e a 

condição de coletividade da realidade em que a individualidade está contida como 

parte integrante e essencial. A corporalidade é tão pessoal que não poderia ser mais 

particular do que o si-mesmo, ao mesmo tempo em que estabelece relação com o outro 

e com o mundo a fim de afirmar sua particularidade a ponto da relação com o outro 

se transformar em caminho para o si-mesmo. [...]Enfim, a corporalidade é a 

identificação do “eu” consigo mesmo tão único e tão original que faz igualmente a 

pessoa ser única, incomparável e inigualável, ainda que necessite da coletividade 

como fator constitutivo da condição de pessoa (Oliveira, 2009, p. 178). 

 

Para mim foi um processo muito importante, no caminho de descobertas em relação à 

minha negritude, participar como ouvinte e poder contribuir com a disciplina dançando, pois 

colocou em evidência, durante a roda de conversa, o quanto a temática ainda nos é cara. 



 

 

53 

A fala que eu coloquei logo acima nos lembra que a violência cultural imposta primeiro 

aos africanos escravizados no Brasil e depois aos seus descendentes persistem no racismo e na 

discriminação ainda presentes na nossa sociedade. Nesse sentido, fica evidente a exclusão de 

afrodescendentes na construção da nacionalidade brasileira e como a cultura internalizada nos 

corpos dos indivíduos naturaliza diferenças. Sobre esta questão, Joyce Gonçalves da Silva 

(2014) afirma: 

 
Cientes de nosso passado colonial, estabelecemos uma relação entre o discurso 

construído sobre a população negra, e que ainda resiste, e os corpos dos excluídos 

socialmente. Observamos então que, utilizando a cultura e a educação, são 

disseminados os conhecimentos do colonizador. Isto ocorre por meio de seu discurso 

e de sua atuação política, impondo aos corpos dos indivíduos, os saberes e normas de 

conduta dentro dos quais estão as visões e percepções acerca do sujeito colonial. 

Bhabha (1998) diz que este discurso colonial tem como seu objetivo apresentar o 

colonizado como uma população de tipos degenerados com base na origem racial de 

modo a justificar a conquista e estabelecer sistemas de administração e instrução 

(Silva, 2014. p. 3) 

 

Dessa forma, depois da apresentação da dança, questões sobre a corporeidade negra 

como as características físicas étnico-raciais, a incorporação de estereótipos e imaginários 

racistas presentes desde os tempos coloniais e reforçados por teorias filosóficas e científicas 

excludentes baseadas na inferiorização racial foram problematizadas, pois ainda persistem e 

marcam os corpos desses sujeitos. Como diz Gomes (2014), no Brasil, o racismo, a 

discriminação e o preconceito racial que incidem sobre negros ocorrem não somente em 

decorrência de um pertencimento étnico expresso na vida, nos costumes, nas tradições e na 

história desse grupo, “mas pela conjugação desse pertencimento com a presença de sinais 

diacríticos, inscritos no corpo. Esses sinais remetem a uma ancestralidade negra e africana que 

se deseja ocultar e/ou negar” (p. 31). 

Como resultado dessa parceria e empreitada, nasceu o artigo que o professor Carvalho 

e eu (2017) escrevemos juntos, “Apartado – sala 23: memórias, afetos e corporeidade negra na 

formação de professores”. Em resumo, o artigo propõe refletir sobre propostas pedagógicas que 

valorizam a corporeidade negra como fonte de produção de conhecimento e que procuram 

desenvolver todos os cinco sentidos em experiências sensíveis e estéticas. Para tal, dividimos o 

texto em três ações: num primeiro momento nos debruçamos sobre a problemática racial na 

pesquisa em educação; depois destacamos propostas interculturais baseadas nas tradições afro- 

brasileiras como geradoras de novas dinâmicas educativas para, em seguida, encerrarmos com 

o relato de uma experiência realizada durante a disciplina Arte e Cultura Afro-Brasileira, na 

Faculdade de Educação da UFJF. 



 

 

54 

Ainda muito encantada pela proposta metodológica de Ligiero, outra magia aconteceu. 

Carvalho me apresentou, durante a disciplina e através de uma parceria de trabalho, a escrita 

em conjunto de um artigo sobre outras propostas baseadas nas experiências e tradições afro- 

brasileiras como geradoras de novos conhecimentos e dinâmicas educativas, tais como as 

propostas apresentadas por Allan da Rosa (2013), Sandra Haydée Petit (2016) e Líllian Pacheco 

(2006), como veremos algumas delas a partir do capítulo 2. Essas metodologias são ímpares e 

resultantes de anos de atuação junto a diversos atores sociais, que têm na corporeidade e na 

ancestralidade negra ponto de convergência. 

Veremos no próximo capítulo mais sobre essas e outras propostas que têm o corpo no 

centro das orientações de ‘motrizes’ afro-brasileiras. O que eu gostaria de salientar é que essas 

três propostas, por exemplo, valorizam o corpo como fonte e produtor de conhecimento e 

procuram desenvolver todos os cinco sentidos em experiências sensíveis e estéticas, e o 

percebem tal como nas tradições africanas, onde ele é o principal elemento do conhecimento 

por incorporar e integrar o mundo natural e o mundo espiritual. Outro ponto de contato entre a 

Pedagoginga, a Pretagogia e a Pedagogia Griô é a valorização das narrativas autobiográficas e 

a sua relação com a ancestralidade de ‘motriz’ negra e indígena através do corpo e do 

movimento. Foi esse ponto de contato que me impulsionou, mais uma vez, nesse mergulho 

afro-ancestral. E como bom pé de valsa que sou, abri minha escuta para dançar ao som dos 

tambores, em roda, no coletivo, em dupla ou em trios e quartetos, com o pé no chão e 

requebrado de quadril, com sorriso largo no ritmo do jongo, do coco do samba, da umbigada 

etc ou cantando pontos de Pomba Gira ou Zé Pilintra. 

Como foi bom poder abraçar simultaneamente o movimento do corpo e a simbologia 

religiosa afro-brasileira e indígena!!! 

 

1.12 O fio que faltava: a incorporação de uma perspectiva artográfica afrorreferenciada 

na minha prática enquanto professora, pesquisadora e artista 

 

Como foi dito anteriormente, foi na disciplina Cultura e Arte Afro-brasileira que eu 

tomei conhecimento da Pedagogia Griô, em 2017. Em 2018 ingressei no doutorado no 

Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade Federal de Juiz de Fora, orientada 

pelo professor Doutor Julvan Moreira de Oliveira, linha três do programa: Discurso, práticas, 

ideias e subjetividades em processos educativos7. No segundo semestre de 2018, eu comecei a 

 

7 Nesta linha são focalizadas temáticas que priorizam a problematização da educação na relação com 

subjetividades, discursos, práticas e ideias, tais como: diferenças, linguagens, culturas, imaginários, 



 

 

55 

minha formação em Pedagogia Griô, em São Paulo. Falarei sobre a formação e seus 

desdobramentos no próximo capítulo. 

Em maio de 2018 me tornei membro do Mirada - Grupo de Estudo e Pesquisa em 

Visualidades, Interculturalidade e Formação Docente. Segundo Carvalho e Egas (2020, p.01), 

 
O Grupo de Estudo e Pesquisa é vinculado a Faculdade de Educação da UFJF é 

formado por pesquisadores, professores, estudantes, técnicos e membros da 

comunidade. Propõe desenvolver estudos, reflexões, investigações e ações de 

extensão que problematizam o impacto das múltiplas visualidades nos processos 

educativos e na formação do professor. Num mundo visualmente complexo como o 

contemporâneo as imagens devem ser pensadas como cruzamentos de linguagens, 

saberes, tradições e experiências e a formação docente como um território mediador 

que convoque a atitude necessária à compreensão dos diversos elementos da arte e da 

cultura na contemporaneidade. O grupo possui três linhas de pesquisa, e nesse projeto 

de pesquisa todas estão envolvidas: 1. Diálogos interculturais na arte e na educação; 

2. Arte na Pedagogia; 3. Múltiplas visualidades na (da) escola. 

 

 

Integrar o grupo de pesquisa foi de extrema relevância nos muitos mergulhos que daria 

no mar de possibilidades na busca pela minha negritude. Procura constante. Como bem define 

Neusa Souza Santos, “assim, ser negro não é uma condição dada, a priori. É um vir a ser. Ser 

negro é tornar-se negro” (1983, p.43). Fui acolhida pelo grupo e lá pude manter, compartilhar, 

aprender e ensinar num processo constante de diálogos com outros colegas professores da 

educação básica; com estudantes do curso de graduação e pós-graduação; além do contato com 

professores de arte do curso de licenciatura. Integrar o grupo me proporcionou experiências 

valiosas ao compartilhar com os meus colegas os meus processos enquanto professora, artista 

e pesquisadora. O Mirada me permitiu refletir sobre os entrecruzamentos e encruzilhadas 

artográficas entre a Thalita, mulher negra, artista, professora e pesquisadora. 

Nesse ano, continuei um trabalho conjunto com o professor Carvalho na disciplina 

Cultura e Arte Afro-brasileira. No segundo semestre de 2018, como resultado da minha 

contribuição na disciplina, escrevemos juntos outro artigo denominado “Pedagogia Griô como 

geradora de novas dinâmicas na formação docente”. Neste artigo compartilhamos uma 

experiência centrada na Pedagogia Griô vivenciada nas licenciaturas em Artes Visuais e 

Pedagogia da Universidade Federal de Juiz de Fora. A proposta é baseada em oficinas 

cooperativas fundamentadas em valores civilizatórios afro-brasileiros. Pretendemos refletir e 

valorizar uma proposta pedagógica que celebra a corporeidade negra como fonte de produção 

 

temporalidades, memórias, cotidianos, relações de gênero, sexualidades, corporeidades, africanidades, infâncias. 

Disponibilizado em: https://www2.ufjf.br/ppge/o-programa/linhas-de-pesquisa/. Acesso em 14/10/2020. 

https://www2.ufjf.br/ppge/o-programa/linhas-de-pesquisa/


 

 

56 

de conhecimento e que desenvolve todos os cinco sentidos em experiências sensíveis e 

estéticas. A vivência griô oferecida na disciplina Arte e Cultura Afro-brasileira foi um diálogo 

e um recorte da pedagogia construída por Líllian Pacheco, pois naquele momento eu ainda 

estava em formação. Estimulados por instrumentos musicais, cantos e danças tradicionais 

coletivas, o grupo de estudantes pôde vivenciar elementos da Pedagogia Griô: roda de benção, 

vivência, roda de embalo e diálogo. Nessa vivência corporal em grupo a partir de estímulos 

rítmicos e percussivos africanos e afro-brasileiros, a turma foi instigada a perceber o seu próprio 

corpo e a maneira como ele ocupa o espaço e se faz presente no grupo. O resgate de 

brincadeiras, jogos, músicas e histórias pessoais ao longo da experiência possibilitaram o 

diálogo com elementos fundamentais das culturas tradicionais da África e da cultura afro- 

brasileira. Afinal, o lúdico está presente em grande parte das tradições de matriz negra no Brasil 

e busca celebrar o movimento da vida. 

Aos poucos fui percebendo a incorporação de uma perspectiva afro-brasileira na minha 

prática enquanto professora e artista e introduzindo em todas as minhas aulas algum desses 

elementos do mergulho afro-ancestral. Entendendo que “o pensamento pedagógico se faz e 

refaz diariamente para que as pessoas que aprendem possam, a cada aula, se apropriarem de 

seus próprios gestos e, porque não, inaugurar novos”, eu aprendia ensinando uma dança que 

estava inevitavelmente atravessada pela política configurando-se como o que Desmond apud 

Silva (2016, p. 102) chama de “prática social onde identidades são acionadas”. 

Nos três anos que lecionei em Juiz de Fora (2017/2018/2019), eu tive a belíssima 

oportunidade de encontrar alunos de 12 a 82 anos de idade que embarcaram comigo e eu com 

eles no campo dos fazeres e saberes da dança e do movimento. Para além das aulas, nossos 

processos de criações cênicas começaram a se dar a partir de diálogos com tradições populares. 

Do passinho do funk ao remelexo do quadradinho, do jongo à capoeira, das cirandas e torês, 

das rodas e dos cantos... e a congada. Fui compreendendo a fusão da minha prática pedagógica 

em dança contemporânea, o modelo pedagógico da Pedagogia Griô (Pacheco, 2017) e as 

‘motrizes’ africanas (Ligiéro, 2011). Fui sentindo que estava sendo constantemente inspirada 

pelas danças afro-brasileiras. 

Portanto, eu gostaria de dividir com vocês uma experiência de ensino marcante (a 

primeira de muitas que compartilharei com vocês nessa tese) que tive oportunidade de vivenciar 

em uma das três escolas municipais diferentes que lecionei em Juiz de Fora. 

Em 2018 fui trabalhar na escola municipal de período integral José Calil Ahouagi, 

situada no Bairro de Marilândia, Juiz de Fora, MG. Eu sabia que a escola tinha tradição de 

trabalhar algumas questões étnico-raciais em seu currículo e práticas como modos de reinventar 



 

 

57 

tradições e culturas na escola desenvolvidos no âmbito antropológico8. Segundo o Projeto 

Político Pedagógico da escola9, 

 
[...] a proposição e a execução de uma série de práticas e vivências escolares, 

idealizadas a partir da perspectiva de um currículo perpassado pelos “estudos 

antropológicos”, se configuram em cenário promissor para avanços significativos no 

campo do humano e suas tomadas de consciência no que concerne ao nosso lugar no 

mundo e na escola: da aquisição de competências de leitura, escrita, raciocínio lógico 

e sensibilidade para o belo; do objetivo de todas as crianças saberem valorizar e 

respeitar o seu pertencimento étnico e cultural. A legitimação de diferentes práticas 

no ambiente escolar vem associadas a sistematização dos conteúdos curriculares e a 

vontade/ação do conjunto dos professores em melhorar as competências do ler, 

escrever, refletir e agir. Integrar os estudos antropológicos na estrutura curricular 

formal é uma maneira de trabalhar para que o “outro”, apenas por ser outro, não 

desapareça. Se desaparecer o “outro”, desaparece qualquer possibilidade de 

transformação e de mudança e, dessa forma, inviabiliza-se completamente a 

realização da nossa busca de respostas para entendermos o que somos, visto que essa 

realização se dá por meio da alteridade e do olhar constituído por outrem. Criar 

oportunidades de olhar para si mesmo e para o outro é possibilitar o sentir, o refletir, 

o agir; é o que nos torna seres singulares e humanos (PPP, 2018) 

 

Desse modo, o espaço escolar se tornou propício para (re) inventar tradições e trazer à 

tona as festas populares tais como: Congadas, Reisados e Folias; Rodas de boi e outros tantos 

folguedos que, com suas cores e musicalidade tão singulares, caracterizavam tão bem a riqueza, 

a diversidade e os simbolismos da cultura brasileira. E, para mim, o espaço escolar se 

apresentava como um terreno fértil de possibilidades corporais, artísticas e educacionais 

inspiradas e baseadas na cultura de ‘motriz’ africana e afro-brasileira tendo como carro chefe 

uma prática especial, o Congado. Portanto, pela experiência de renovação da tradição no 

interior da escola, acabou-se transformando numa prática identitária naquela comunidade 

escolar. 

Nos últimos quatorze anos, o Congado tornou-se a base para a sistematização das 

práticas em torno das relações étnico-raciais com abordagens sobre as culturas brasileira e 

africana, sendo então, uma referência de prática cultural/ curricular importante. No contexto de 

 

8 Os “Estudos Antropológicos” entraram na organização curricular como referência curricular e transdisciplinar 

para todos os níveis de ensino. Isso favoreceu a interação das práticas e das propostas de todos os professores 

em torno da compreensão da amplitude das abordagens étnico-raciais. Vários documentos foram produzidos 

pela escola, sendo que o Projeto Político Pedagógico nas suas três versões (2000; 2002; 2006) foi feito para 

atender às solicitações da SE/PJF, assim como o regimento escolar e as revisões das organizações curriculares. 

Entretanto, a escola também se dedicou a escrever outros registros com o intuito de documentar as experiências. 

Alguns deles são: “Relações étnico-raciais, diversidade e cotidiano escolar” (Prêmio Nacional CEERT/ 2006); 

“Relações étnico-raciais e cotidiano escolar” (Relatório de Pesquisa apresentado a SE/ Fundo de Pesquisa para 

a Educação Básica/ 2006 ); “Arquitetando sonhos: uma possível avaliação das experiências com os projetos da 

Escola José Calil Ahouagi” ( texto apresentado para a Secretaria de Educação/ 2007). 
9 Escola municipal José Calil Ahouagi. Projeto Político Pedagógico da Escola Municipal José Calil Ahouagi. 

2018. 



 

 

58 

pensar e fazer vigorar processos educativos que perpassam modos de ser e de viver no mundo, 

os Cortejos de Congo como experiência de africanidade perpassam a cultura da escola e podem 

sugerir diferentes leituras de uma experiência social vivida por muitos. Não como devotos, 

mas como sujeitos que interferem na História e nas tradições. Compreender o Congado como 

herança e reelaborar tal expressão de cultura popular na escola abre janelas para se pensar sobre 

“os meios que a linguagem simbólica” é apropriada pelos participantes no passado e no 

presente, criando “contra-respostas à opressão e aos mecanismos de exclusão étnico-social” 

(Pereira, 2007, p. 87). 

A escola, ao tomar as culturas congadeiras como traços de cultura, tenta trazê-las também 

como uma experiência de abordagem da Memória a partir da cosmovisão africana. Ao levá-las 

para o interior da escola com o propósito de envolver a comunidade escolar para o encontro 

com memórias geracionais dando ênfase para concepções sobre a existência humana, cria 

configurações curriculares que levam em conta modos étnicos de significação sobre a vida, a 

morte e as relações com o mundo e com o outro. 

Com todo esse cenário posto, eu me apresentei aos meus alunos como professora de dança 

contemporânea. Naquele contexto escolar específico, eu disse aos meus alunos que a dança 

contemporânea que faríamos seria um bate-papo ou um encontro entre as danças que eles 

tinham o interesse em dançar e/ou aprender a dançar com um repertório10 de jogos, brincadeiras 

e danças populares que eu iria propor. No decorrer do ano letivo eu propus oficinas teórico- 

práticas de dança para crianças e adolescentes entre 6 e 17 anos. Eu aprendi muito. Aos poucos 

fui “horizontalizando”, na minha prática pedagógica e educacional, a relação entre os 

pensamentos de dança oriundos de contextos europeus e norte-americanos, “ao mesmo tempo 

que coloca[va] em protagonismo e dignidade as técnicas, estéticas e poéticas africanas”. 

Sobre essa horizontalidade, Luciane Ramos Silva (2018, p. 239) explica que 

 
A percepção do universal europeu acomete de maneira profunda as visões de artistas 

e instituições. Parece-nos que qualquer relação mais horizontal exige que repensemos 

essa imposição e situemos as diversas técnicas em seus contextos de nascimento e 

expansão para que possamos nos relacionar com todas elas de maneira ampliada e 

democrática. Considerar apenas as técnicas eurocêntricas como universais é um 

equívoco comum, reproduzido socialmente e bastante atual na dança hegemônica 

brasileira. [...] Parece relevante colocar em evidência o lugar privilegiado que o 

pensamento oriundo da diáspora nos possibilita para a construção de imaginários 

contra-hegemônicos que valorizem e iluminem outras formas de relação entre as 

multiplicidades diaspóricas e o tal ocidente. Uma relação horizontal onde o mando 

 

10 Diana Taylor (2003, p. 20), define o repertório como incorporar a memória incorporada: performances, gestos, 

oralidade, movimento, dança, canto, [...] aqueles atos geralmente considerados como conhecimentos efêmeros 

e não produtivos. [...] O repertório requer presença: As pessoas participam da produção e reprodução do 

conhecimento por "estar lá". 



 

 

59 

das representações ocidentais, suas prioridades intelectuais, científicas, estéticas 

sejam reavaliadas. Para tanto, a reconstrução, a imaginação e a atualização serão 

alcançadas não através de percepções particularistas identitárias. A experiência negra 

da diáspora precisa ser interpretada em seu protagonismo e influência fulcral para a 

conformação, inclusive, da ideia de ocidente. Devemos compreender qual o lugar 

expandido de nossas especificidades, que não podem ser ignoradas em prol de 

universalidades fictícias. Assim, consideramos que viver em diáspora é dar respostas 

às nossas inquietudes. 

 

Segundo Silva (2018, p. 91), a dança: 

não é apenas linguagem da arte da cena, mas participa enquanto ciência humana em 

história, crítica e teoria. Importante salientar que no campo de reflexões das ciências 

humanas a dança sempre ocupou lugar marginalizado, em uma evidente hierarquia de 

saberes na qual a ideia de um corpo que pensa ainda não é unanimidade, 

permanecendo a relação pouco horizontal entre as artes e as ciências humanas. Assim, 

tal qual abordaríamos o butô japonês, o sabar no Senegal, o jongo no sudeste 

brasileiro, a cumbia colombiana, o zaouli ivoriano, o liwaga burkinabé, analisamos a 

dança enquanto universo de produção de sentido, de entendimento sobre tradição, 

contemporaneidade e história a partir de vocabulários, sintaxes e morfologias, 

elementos inerentes à produção de linguagem. 

 

A crítica à universalidade eurocêntrica, como aborda Silva (2018), tomava corpo no e 

pelo meu corpo. E as experiências inspiradas nas danças de ‘motrizes’ africanas em constante 

diálogo com o que os alunos estavam curiosos para aprender ganharam corpo e foram 

apresentadas no teatro pelos alunos. Apresentamos o trabalho Ginga e Katupe, com coreografia 

criada em conjunto, nos Teatros Pascoal Carlos Magno e Cine Theatro Central, em Juiz de Fora. 

Meus alunos queriam dançar funk; queriam dançar o hip-hop e começaram a dançar comigo o 

coco e o jongo além de incluir nas coreografias elementos da capoeira. 

Se corporeidade é a base comum da matriz ancestral africana e afro-brasileira, acredito 

que a reflexão e a recuperação desses elementos estéticos e filosóficos enriquecem a formação 

docente e, por isso, devem ser valorizados nos processos criativos e educativos tanto no Ensino 

Básico como nos cursos de formação de professores. 

Dessa forma, reiteramos a necessidade de descolonizar o processo educacional, pois a 

ideia do saber único termina recalcando uma parte importante da realidade porque há práticas 

sociais baseadas em conhecimentos populares, conhecimentos ancestrais, conhecimentos 

indígenas, quilombolas, mas que não são avaliados como importantes ou rigorosos. Muitas 

vezes, o conhecimento posto à margem do capital e, portanto, não legitimado pela ideologia 

cientificista da verdade é associado ao trabalho manual e culturalmente desqualificado, 

inferiorizando experiências potentes que podem promover significativas mudanças na 

percepção do que compreendemos como educação, do que é ser professor e principalmente do 

que compreendermos como conhecimento. 



 

 

60 

2 PRIMEIRA ESTAÇÃO: práticas pedagógicas afrorreferenciadas como geradoras de 

novos conhecimentos e dinâmicas educativas. 

No capítulo anterior, eu abordei o meu processo que denominei de “buscante” da minha 

ancestralidade e, por conseguinte, o processo de me entender enquanto mulher negra, 

professora, artista, pesquisadora, e, sobretudo, como tudo isso se cruza. 

Nesse mergulho pelas águas salgadas e pelos mares de morros, contei sobre o meu 

mágico encontro com o Outro Teatro (Ligiéro, 2019), teatro não eurocêntrico que funciona à 

parte das culturas hegemônicas. Através das práticas performativas que trabalham com o 

inseparável quarteto: cantar/dançar/batucar/contar, desenvolvido a partir de materiais de origem 

africana, afro-brasileira e ameríndia, comecei a trilhar um caminho na direção de onde eu me 

encontro hoje. 

Em seguida, participando da disciplina Arte e Cultura-Afro brasileira, ministrada pelo 

Professor Francione, no segundo semestre de 2017, conheci diferentes pedagogias 

afrorreferenciadas pelo caminho. Nessa perspectiva de reorientação pedagógica, tomei 

conhecimento das propostas pedagógicas apresentadas por Allan da Rosa (2013), Sandra 

Haydée Petit (2016) e Líllian Pacheco (2006). Nesse novo processo, conheci outras pedagogias 

e estudos da mesma temática, como a Pedagogia das Encruzilhas (Rufino, 2019), Corpo em 

Diáspora (Silva, 2017) e Irê Ayo: uma epistemologia afro-brasileira (Machado, 2019) entre 

outras. 

Assim, essas pedagogias emergem em um contexto que pode contribuir para mudar a 

educação brasileira e descolonizar o currículo, uma vez que temos as determinações das leis n 

10.639/03 e 11.645/08 que mudam a LDB 9394/96 para ressignificar a história do continente 

africano, da diáspora e dos povos indígenas. A demanda, nesses anos de sua promulgação, tem 

sido comprometida no cumprimento da lei, pois “o currículo escolar e as relações sociais 

permanecem colonizadas” (Talma, 2016, p. 796). Essas pedagogias alertam e orientam que 

muita coisa ainda precisa se fazer nessa “marafunda colonial”, termo que Luiz Rufino usa para 

definir “os efeitos do colonialismo europeu ocidental como uma espécie de maldição” na 

agenda política/educativa brasileira (Rufino, 2019, p. 74). Outras histórias do continente 

africano e afro-brasileiro, oriundo principalmente de suas lutas, resistências, cultura e todas as 

questões relacionadas a transformação do saber e do conhecimento negro, como algo que fosse 

do conhecimento geral precisam ser recontadas. Uma vez que “a luta por outras educações, 

experiências, linguagens e gramáticas é uma luta pela vida” (Rufino, 2019, p. 75). Superando, 

assim, as marcas do eurocentrismo para construir novas bases de novas pedagogias. Nesse 



 

 

61 

contexto, é importante reconhecer que: “[...] se não fosse à luta do Movimento Negro, nas suas 

mais diversas formas de expressão e de organização o com todas as tensões, os desafios e os 

limites -, muito do que o Brasil sabe atualmente sobre a questão racial e africana, não teria 

acontecido”. (Gomes, 2017, p. 18). 

 

2.1 Vínculo e encantamento através da Pretagogia e da Pedagogia Griô 

 

 

Inspirada pelos marcadores das africanidades da Pretagogia e organizadas em duas 

‘estações de aprendizagem’, como veremos mais à frente, abordarei, neste segundo capítulo, a 

Pretagogia e a Pedagogia Griô (cada uma significa uma estação). 

A Pretagogia me fascinou ao me apresentar os marcadores da africanidade e o conceito 

de Corpo-Dança Afroancestral. E a Pedagogia Griô me encanta pelo seu modelo de ação 

pedagógica através da curva da vivência. Esta última me motivou de um modo que em agosto 

de 2018 comecei o curso de formação me certificando como educadora griô em junho de 2021. 

A saber, o curso da Pedagogia Griô tem um programa de 200 horas durante 13 encontros, um 

fim de semana por mês, exceto dezembro e fevereiro. O curso que eu fiz aconteceu aos sábados 

e domingos das 9 hs às 18 hs em São Paulo (SP). Em São Paulo o curso contou com o apoio do 

Núcleo Divérsitas da Escola de Comunicação da USP e coletivos como Nzinga Capoeira 

Angola, onde os encontros eram realizados. 

 

2.2 Pretagogia: uma abordagem teórico-metodológica 

 

 

Como eu disse anteriormente, fui apresentada a Pretagogia em 2017. O meu contato 

com esta abordagem teórico-metodológica se deu teoricamente. Primeiro eu li o artigo Práticas 

pedagógicas para a lei n.10.639/2003: a criação de nova abordagem de formação na perspectiva 

das africanidades presente no dossiê da Revista Educação em Foco UFJF Trajeto das 

africanidades em Educação de 2016. Algum tempo depois, eu li o livro ‘Pretagogia: 

Pertencimento, Corpo-Dança Afroancestral e Tradição Oral Africana na formação de 

professores e professoras’. Também tive a oportunidade de ouvir o podcast #040 – Pretagogia, 

com Sandra Haydée Petit – Filosofia Pop, publicado em 30 de dezembro de 2016. 

Mas que pedagogia é essa? Por que me encanta? E qual o impacto da Pretagogia na 

minha prática? 

Sandra Haydée Petit, criadora da Pretagogia, é cubana, pai haitiano e mãe cubana. 

https://filosofiapop.com.br/podcast/filosofia-pop-040-pretagogia/


 

 

62 

Professora da Universidade Federal do Ceará. Doutora e mestra em Ciências da Educação pela 



 

 

63 

Université Paris 8 - Vincennes-Saint-Denis, Paris 8, França. Graduada em Línguas Estrangeiras 

Aplicadas pela Université Paris 8 - Vincennes-Saint-Denis, Paris 8, França. Coordenadora do 

Núcleo das Africanidades Cearenses (NACE). 

A Pretagogia como uma proposta de referencial teórico-metodológica surge a partir de 

várias experiências do grupo de pesquisa e intervenção NACE (Núcleo das Africanidades 

Cearenses) da Faculdade de Educação da Universidade Federal do Ceará, onde a Professora 

Sandra Haydée Petit e o Professor Henrique Cunha elaboraram o curso de especialização em 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana realizado em dois quilombos no município de 

Novo Oriente, Ceará entre 2009 e 2011. O curso colocava em prática o que já trabalhavam de 

certa forma direcionando-o de modo mais afrorreferenciado possível, com a ‘cosmovisão 

africana’ como eixo central. Petit aborda o conceito de cosmovisão africana, no livro 

Pretagogia: Pertencimento, Corpo-Dança Afroancestral e Tradição Oral africana na formação 

de professores e professoras, como: 

 
[...] é tudo aquilo que envolve a cultura e está em todos os lugares onde tem africanos 

ou descendentes da África e em lugares aos quais eles passaram, é a ancestralidade 

deixada pelos antepassados representada na vida de todos aqueles que vivem em meio 

a cultura e ligados aos costumes que de uma forma ou de outra aparece entre nós, seja 

na dança, nas comidas, nas crenças, nas rezas, na religião, em tudo existe cosmovisão 

africana pois o Brasil é rico em costumes africanos (Petit, 2015, p. 207). 

 

Quando me lancei nas encruzilhadas da vida, cheia de dúvidas e incertezas acerca da 

minha ancestralidade lá entre os anos de 2015 e 2016, percebi caminhos possíveis para 

compreender o meu corpo como um corpo constituído do todo, mas também senti como eu 

estava afundada na “marafunda colonial” de trauma, preconceitos e racismos, principalmente 

religioso, muito por conta da educação escolar colonizada e colonizadora que eu tive. Ou seja, 

tudo estava marcado no meu corpo. Através do meu encontro com O Outro teatro e assim 

sucessivamente, fui tecendo os fios de uma conexão com a ancestralidade, com o sagrado, com 

as energias da natureza para existir de corpo inteiro no cosmopercepção africana. Portanto, na 

cosmopercepção africana o corpo é compreendido como “campo de possibilidades, de 

invenção, de mobilidade, dinamismo, como também de transformação e restituição” (Machado 

apud SIMAS; Rufino, 2018, p. 51). Dessa forma, 

 
A Cosmopercepção africana traz o pensamento e o corpo, pensar de corpo inteiro, o 

cognitivo e sensorial. Implica nas pluralidades de sentidos das nossas vivências, das 

nossas escrevivências, das nossas ações pedagógicas, das pretagogias, dos referenciais 

teóricos e metodológicos afrorreferenciados, das filosofias africanas, das filosofias da 

diversidade (Machado, 2019, p.118). 



 

 

64 

Nesse contexto, como eu sou artista da dança, me chamou muito a atenção como os 

integrantes do NACE tinham a oportunidade de experimentar através do corpo as abordagens 

da filosofia africana pois, a Pretagogia considera: “o corpo todo fonte e produtor de 

conhecimento, e não apenas o cérebro, envolvendo os cinco sentidos (visão, paladar, audição, 

tato e olfato) (Petit, 2016, p. 662). E mais, Petit (2016), podemos dançar o conhecimento, cantar 

o conhecimento, teatralizar o conhecimento bem como escrever o conhecimento. Eu me 

encantei com isso tudo! E, sobretudo, com os marcadores das africanidades (que são 

dispositivos pedagógicos que permitem o corpo ser reconhecido enquanto fonte de 

conhecimento e não somente a escrita convencional acadêmica ser desenvolvida), sensibilizam 

os professores e professoras através da relação autobiográfica com a africanidade para se 

inteirar da nossa história (Petit, 2015; 2016). 

O nome da metodologia foi sugerido por Geranilde Costa e Silva, orientanda da 

Professora Sandra Haydée Petit, como uma inovação pedagógica que visa empretecer a 

pedagogia no sentido dos referenciais da cosmopercepção africana para dentro de uma 

pedagogia atualmente eurocentrada e brancocentrada, que referencia-se em autores franceses, 

alemães, portugueses, ingleses, norte americanos, russos, que, por sua vez, influenciam as 

práticas pedagógicas dos professores e professoras brasileiros (Petit, 2015). Ou seja, uma 

pedagogia de pretos feita para pretos, brancos e índios na perspectiva da descolonização dos 

saberes e da transformação da sala de aula num lugar onde a negritude seja protagonista e sujeito 

histórico. As múltiplas identidades são valorizadas onde há o reconhecimento das 

singularidades de cada identidade presente na formação do povo brasileiro. 

Dentro do vasto universo da afro descendência, a professora Petit se dedicou 

particularmente às tradições orais e nas práticas corporais onde a dança se destaca. A professora 

relata que: 

 
Uma experiência que me incentivou muito a realizar esse mergulho foi a prática 

corporal que busquei me apropriar pelo trabalho do terapeuta corporal Norval Cruz, 

na Casa Africana que ele criou em Fortaleza, espaço que tem por objetivo ampliar a 

consciência corporal através do reconhecimento da nossa ancestralidade africana. A 

dança afro que ele propõe, com movimentos que nos conectam à ancestralidade 

africana através de gestos e de posturas simbólicas e ritualizadas, muito me facilitou 

compreender os elementos de matriz africana que compõem uma visão de mundo e 

de filosofia de vida, para além das dimensões de entretenimento e de pertencimento 

cultural. A transversalidade da dança afro que Norval Cruz realiza com atividades de 

consciência corporal em diversos ambientes (na oca, no parque, nas dunas, nos 

mangues e nas serras), fortaleceu em mim o desejo de investir cada vez mais nessa 

área estabelecendo pontes entre minha prática pedagógica e a vivência corporal 

afroancestral. Em consequência, tem sido marcante a influência dessa vivência 

propiciada por Norval Cruz na minha criatividade pedagógica e na apropriação 

filosófica na perspectiva afro (Petit, 2015, p. 65-66). 



 

 

65 

O relato da professora me comove por eu compartilhar como artista, professora e mulher 

negra de experiências muito semelhantes: a dança, a ancestralidade e a tradição e a confluência 

disso na minha prática artística e pedagógica. 

A Pretagogia é uma pedagogia do fazer, da prática, “que atualiza seus princípios nas 

culturas afro-brasileiras e afrodiaspóricas em geral a partir dos seguintes fundamentos: 

 
1) o autoreconhecimento afrodescendente; 2) a tradição oral; 3) a apropriação dos 

valores das culturas de matriz africana; 4) a circularidade;5) a religiosidade de matriz 

africana entrelaçada nos saberes e conhecimentos; 6) o corpo como produtor 

espiritual, produtor de saberes; 8) a noção de território como espaço-tempo 

socialmente construído; 9) o reconhecimento e entendimento do lugar social atribuído 

ao negro” (Petit, 2016, p. 665). 

 

A cosmopercepção africana apresentada pela Pretagogia no decorrer dos meus estudos 

entrecruzam com os caminhos das “microperformances” ou “experiências estelares” 

(Ligiéro, 2020), ao trabalhar na obra de dança contemporânea em processo chamado Apartado, 

como explicado no primeiro capítulo. Eu reconheço que, no início do processo, ou até mesmo 

antes, quando eu ainda morava na Irlanda passei pelo processo de autorreconhecimento 

afrodescendente e a minha busca pela minha ancestralidade contribuiu para que eu me 

apropriasse dos valores das culturais de motriz africana (Ligiéro, 2011). Dessa forma, 

trabalhando com o Outro Teatro percebo que, conforme os princípios nas culturas afro- 

brasileiras e afro diaspóricas, os fundamentos elaborados pela Pretagogia. 

 

a minha dança era organizada para acontecer em círculos e a religiosidade se fazia 

presente através de movimento no qual eu descia para o nível baixo encostando a testa no 

chão como sinal de reverência e pelos movimentos ondulantes da coluna, num diálogo com 

as danças dos orixás. 

 

Na primeira etapa de pesquisa do projeto Apartado, quando eu o nomeava ‘...daquilo 

que me foi apartado’ eu tinha como mote dois aspectos fundamentais na construção de minha 

identidade: a falta de referências da cultura negra e do conhecimento produzido por 

afrodescendentes ao longo da minha formação artística e pedagógica e o meu encontro com as 

manifestações afro-brasileiras através do estudo da performance. 

Provocada pelo professor Ligiéro, mergulhei, sobretudo, nas lembranças da minha 

infância. 



 

 

66 

Nos meus registros escritos para a criação desse trabalho eu encontrei o seguinte 

fragmento. 

 

A imagem que me vem em mente é de uma mulher negra 

olhando para o horizonte 

mas que consegue apenas enxergar a cor da sua pele, 

a textura de seus cabelos crespos, 

o formato do seu corpo 

e que se interroga sobre o seu passado cultural 

a procura da sua própria identidade 

dentro do momento atual. 

 

 

 

Infelizmente, não tenho registro fotográfico da primeira fase da pesquisa. 

Eu gostaria de deixar mais claro que o entrecruzamento desses saberes intrínseco à 

cosmovisão africana entre o processo de criação do Apartado e os elementos da Pretagogia 

aconteceu posteriormente ao início da criação do trabalho de dança citado. O que ocorreu foi 

que, a partir do momento que fui me aprofundando e aumentando a minha bagagem cultural e 

teórica na Pretagogia, fui reconhecendo esses cruzamentos entre os princípios da 

cosmopercepção africana proposto no O Outro Teatro e na Pretagogia. Portanto, não demorou 

muito para que esses princípios também alimentam a minha prática como professora de 

Arte/Dança. E aqui compreendo que esses entrecruzamentos e “encruzas” (Rufino, 2019) parte 

do pressuposto de que: 

 
A Pretagogia prioriza a experiência de si e de outros(as) no mundo por meio do 

autoreconhecimento e dos valores das culturas africanas, articulando-os a 

transversalidade e a transposição didática. Como nas tradições africanas, o corpo é o 

principal vetor de conhecimento, incorporando natureza e mundo espiritual de forma 

integrada (Petit, 2016, p. 665). 

 

Os processos de descobertas e buscas pelo meu pertencimento afro, começava a se 

manifestar na minha prática docente, como também citei no primeiro capítulo. Compreendi 

que, ao me aprofundar nas leituras sobre a Pretagogia, se faz necessário que professores e 

professoras despertem em si próprios o pertencimento racial apagado historicamente pelo 

racismo. E as estratégias pedagógicas como a árvore dos afrossaberes (nas oficinas do Núcleo 

das Africanidades Cearenses, onde cada cursista tem por objetivo exercitar 



 

 

67 

sua memória em relação ao pertencimento racial, descobrir o que os discentes sabem a respeito 

da nossa herança africana e ressignificar alguns conceitos sobre o continente africano). 

Os currículos escolares em grande medida negam aos alunos oportunidades efetivas de 

reconhecerem sua história, e acabam sem saber quem são nem de onde vem seus antepassados 

e qual a contribuição desses para a formação da sociedade em que vivem. Lidar com as 

diferenças aproxima os alunos de outras realidades, consequentemente estimulando uma cultura 

de abertura e respeito ao outro e afirmação identitária, por exemplo. 

A Pretagogia parte de referências das filosofias afrorreferenciadas e estudos embasados 

em Bâ (1982), Munanga (2009), Sodré (1988; 2012), Cunha (2007), Oliveira (2006; 2007), 

Silva (2013); Cruz (2011); Meijer (2012); Videira (2010), dentre outros. 

Os conceitos operatórios de ancestralidade, pertencimento, espiritualidade e 

transversalidade são importantes dimensões levadas em consideração na Pretagogia. Partindo 

desses princípios, será possível uma proposta pedagógica que conecte docentes e discentes à 

sua africanidade e pertencimento racial biológico ou não. Pois tratar-se de uma relação de 

ancestralidade cultural que favorece às tradições orais serem também valorizadas enquanto 

referenciais legítimos de conhecimentos transversais e principalmente a superação de práticas 

pedagógicas preconceituosas. 

Metodologias como a Pretagogia, descolonizam a leitura de mundo, possibilitam 

compreensões históricas de luta que por sua vez oportunizam uma educação que combata ao 

racismo e supere a falácia da democracia racial e a ideologia da branquitude. A Pretagogia 

utiliza o termo falácia no lugar de mito, pois a palavra Mito na cosmopercepção africana quer 

dizer uma explicação filosófica não menos verdadeira do que as da ciência moderna (Machado; 

Petit, 2020). A valorização das diversas culturas não-brancas, seus fazeres e saberes, incentivam 

o respeito às identidades, tradições e transmissões de saberes de geração em geração. 

A partir de marcadores das africanidades, atravessamentos afro e marcas daquilo que nos 

conectam, e estações de aprendizagem, o grupo NACE desenvolveu dispositivos que suscitam 

e fortalecem o pertencimento racial. O que difere a Pretagogia de outras intervenções 

pedagógicas tradicionais são: a busca de conexão com sua própria história das africanidades; a 

busca de referenciais afro; o favorecimento da autoria, criatividade, ludicidade, inventividade 

e metaforização filosófica da vida; a aproximação com as tradições orais africanas 

ressignificadas pelas analogias feitas com a cultura local e o contexto da aprendizagem; a 

transversalização das áreas de conhecimento e a quebra da hierarquização e do distanciamento. 

Os marcadores das africanidades são (Petit, 2016): 



 

 

68 

1- História do meu nome 

2- Histórias da minha linhagem, inclusive agregados 

3- Mitos / lendas / o ato de contar / valorização da 

contação 
4- Histórias do meu lugar de pertencimento / 

comunidade / territorialidades e desterritorialidades negras (movimentos de 

deslocamentos geográficos, 

corporais e simbólicos) 

5- Sabores da minha infância – pratos, modos de comer 

e valor da comida 

6- Pessoas referências da minha família e da minha 

comunidade e pessoas negras referências do mundo, 

significativas para mim 

7- Simbologias da circularidade / tempos cíclicos e 

da natureza 

8- Práticas e valores de iniciação / ritos de 

transmissão e ensino 
9- Mestras(es) negras(os) – da cultura negra 

10- Escrituras negras 

11- Curas / práticas de saúde 

12- Cheiros “negros” significativos 

13- Festas da minha infância e festas de hoje 

14- Lugares míticos e territórios afromarcados (investidos 

pela negritude) 
15- Músicas / cantos / toques / ritmos / estilos afro 

16- Danças afro 

17- Cabelos afro (encaracolados / cacheados / crespo) – 

práticas corporais de afirmação e negação dos traços 

negros diacríticos 
18- Representações da África / relações com a África 

19- Negritude – força e resistência 

20- Artesanatos 

21- Outras tecnologias 

22- Valores de família / filosofias 

23- Racismos (perpetrados e sofridos) 

24- Formas de conviver / laços de solidariedade / relações 

comunitárias 
25- Relação com a natureza 

26- Religiosidades pretas 

27- Relação com as mais velhas e os mais velhos / 

senhoridade (respeito aos mais experientes) 
28- Vocabulário afro / formas de falar 

29- Relação com o chão (vivências e simbologias) 

30- Outras práticas corporais (brincadeiras tradicionais, 

jogos e outras (Petit, 2015, p. 667-668). 

 

Os 30 marcadores das africanidades representam para mim elementos estruturantes da 

busca da minha ancestralidade. Ao analisar o processo do projeto Apartado, vejo como esses 



 

 

69 

marcadores transbordam em minhas vivências e experiências para além dos meus processos 

artísticos e que ressoa nos mais diversos momentos da minha vida. 

Compartilharei agora, alguns momentos em foto e texto do projeto Apartado no qual eu 

reconheço alguns marcadores das africanidades, como explicarei a seguir. 

Em dezembro de 2020 fui contemplada no edital Aldir Blanc//CULTLEO do município 

de Leopoldina. A nova versão foi criada especialmente para ser apresentada em contexto online, 

devido às restrições impostas pela pandemia da Covid-19. Nessa versão, o trabalho conta com 

a participação dos bailarinos Leticia Nabuco, Antônio Nabuco e Rafael Costa, com filmagem e 

edição de Igor Visentin. 

Eu tenho o fenótipo de uma mulher 

negra 

Mas cresci ouvindo de uma tia materna 

A griot da família 

Que eu tinha o biótipo característico dos 

índios puris 

Passei a minha infância com um corte de 

cabelo 
curtindo 

Que eles chamavam de 

Joãozinho 

Não se fazia tranças no 

cabelo 

de uma 

criança 

negra 
E de cabelos crespos 

Pois seria afirmar que a criança 

era 

negra 

e de 
cabelos crespos 

Não me lembro exatamente quando a minha família começou a alisar o meu 

cabelo 

com química mas eu me recordo de que desde muito cedo meu 

cabelo 
era alisa com pente quente 

Depois com processos químicos que queimavam o meu couro cabeludo 

e mais tarde, permanente 
afro 

 

 

 

Figuras 6 a 11 - Apartado – Versão filme, 2021 



 

 

70 

 
 

Fonte: Autora 



 

 

71 

2.3 O corpo-dança afroancestral: um conceito gingado. 

 

Petit aborda o conceito corpo-dança afroancestral “como ferramenta de acesso a 

cosmovisão africana” (Petit, 2015, p. 71) e dialoga com autores como Sodré (1988; 1997), 

Barbara (1999), Rodrigues (2005), Pereira (2002), Silva (2008), Lody e Sabino (2011), dentre 

outros. A intenção da autora é procurar no escopo da tradição africana e na sua transposição no 

Brasil “os elementos fundantes que permitem reconhecer valores filosóficos-pedagógicos da 

cosmovisão africana que perpassam diversas danças afro-descendentes” as quais mesmo 

misturadas com outras danças oriundas da Europa, permitem identificar os marcadores 

africanos (Petit, 2015, p. 16). Para Petit, a discussão do tema não gira em torno de um 

treinamento técnico corporal na formação de dançarinos profissionais e sim, na perspectiva do 

pedagogo ou pedagoga que dança e que brinca, pois, o referencial tem o objetivo de produzir 

subsídios para implementar nos currículos escolares da educação básica bem como o de nível 

superior, a História e Cultura africana e afro-brasileira. 

O conceito Corpo-Dança Afroancestral remete 

 
às experiências e aos marcadores africanos num corpo dançante, não necessariamente 

africano, mas certamente conectado à África na sua condição comunitária, que possui 

uma ancestralidade africana, mesmo quando mesclado a outras matrizes, mas em que 

a africanidade é o que singulariza e predomina, como identificação e pertencimento 

(Petit, 2015, p. 154). 

 

Dançar, na perspectiva afro-ancestral, “remete a uma visão circular do mundo, na qual 

início e fim se encontram, em eterna renovação”. Assim, ao executarmos em roda danças de 

matrizes africanas, nos conectamos com os nossos ancestrais. A roda, também propicia uma 

relação comunitária entre o grupo “em afinidade com os cosmos, emoção vital de 

pertencimento”. 

Petit, argumenta que: 

 

 
O movimento, particularmente a dança, aproxima o corpo a Deus. Sendo o nosso 

corpo um altar sagrado da criação, é preciso dançar para receber a divindade na forma 

de energia da natureza, é essa energia que estabelece a necessária comunicação. A 

dança ritualiza o natural e realiza, junto com a musicalidade dos instrumentos e da 

voz, o encantamento da vida. Dança-se o cotidiano, como também o extraordinário, o 

belo, aquilo a que somos gratos/as: as doações de vida - nascimento, batismo 

(cerimônia do nome), aniversários diversos, saúde, alimento-as passagens que nos 

fazem crescer em espiritualidade, experiência e sabedoria - o tornar-se 

mulher/homem, iniciada/o, integrada/o, mais próxima/o dos segredos existenciais. A 

dança é também o que nos faz transcender a dor, a angústia, a injustiça, a humilhação, 

a tentativa de redução e de aniquilamento, lembrando-nos de quem somos, gerando a 

força espiritual que engrandece, potencializa e sacraliza (Petit, 2015, p. 73-74).  



 

 

72 

Tendo por base a relação corpo, roda e ancestralidade a dança afro-ancestral propicia: 

leveza; a dança como um processo iniciático, ou seja, uma dança que se aprende pelo convívio 

comunitário e também na relação com os mais velhos (senhoridade); contato com a 

ancestralidade simbolizado com o contato com o chão; traz força e vitalidade. 

Ou seja, a dança afro-ancestral se dá na junção das seguintes categorias: 

● Sacralidade 

● Ancestralidade/relação com o chão 

● Resistência/relação comunitária 

● Circularidade 

● Brincadeira/alacridade 

 

 

2.4 Entrecruzamentos em sala de aula: Pretagogia e o ensino de dança contemporânea na 

educação básica 

 

Em 2019 fui professora contratada, PEB-Arte, no Centro Educacional de Jovens e 

Adultos “Doutor Geraldo Moutinho” (CEM). Dentre as aulas que eu lecionava na escola, tive 

a oportunidade de criar um grupo de dança somente com mulheres com idade entre 40 e 60 

anos. O grupo recebeu o nome de CEMulheres, em homenagem à escola. A nossa data oficial 

de nascimento é 14 de março de 2019. 

O grupo era formado por mim, Sandra Moreira Costa, Maria do Perpetuo Socorro da 

Silva, Rosana Dias da Silva e Rosimar Dias. Todas tinham o objetivo principal dançar o nosso 

encontro. Cada integrante foi convidada por mim para integrar o grupo. A seleção foi feita, uma 

vez que eu já tinha sido professora de dança para essas mulheres na mesma escola em 2017, 

com base na disposição de tempo e, principalmente, tínhamos uma ligação afetiva muito forte. 

Os encontros aconteciam às quartas-feiras à noite, de 18h às 20h. 



 

 

73 

Figura 12 - Clipe musical Liberdade. Na imagem: Sandra Moreira Costa, Maria do Perpetuo 

Socorro da Silva, Rosana Dias da Silva e Rosimar Dias 

Fonte: Autora (2019) 

 

 

No decorrer de 2019 realizamos dois trabalhos. Participamos como bailarinas do clipe 

musical Liberdade da artista de Juiz de Fora MC Xuxu. Trabalho no qual eu também assino a 

coreografia. Para este trabalho, convidamos uma professora de capoeira para ministrar um curso 

para todos os integrantes do corpo de baile do clipe. Foram quatro encontros seguidos no qual 

contamos, inclusive, com a própria artista MC Xuxu. 

O segundo trabalho aconteceu em 18 de outubro de 2019, às 19 horas, no Teatro 

“Paschoal Carlos Magno”, apresentamos uma dança no Hall de entrada do teatro, em 

comemoração aos dez anos do “Projeto de Leitura”11, realizado na instituição. Este trabalho 

intitulado Sem título foi desenvolvido a partir da improvisação em tempo real, metodologia que 

usamos nas nossas aulas. Para o trabalho que apresentamos no Teatro, pesquisamos sobre um 

dos marcadores das africanidades: cabelos afro: (encaracolados / cacheados / crespo) – práticas 

corporais de afirmação e negação dos traços negros diacríticos. A partir da discussão sobre a 

nossa relação com o nosso cabelo, surgiu o marcador Valores de família / filosofias. 

 

 

11 O Centro de Educação de Jovens e Adultos Dr. Geraldo Moutinho (CEM) em 2021 realizou o 12° ano do Projeto 

de Leitura. Neste ano o projeto realizou a leitura do livro “Mergulho” de Luciano Tasso, escolhido pelo 

coordenador João Netto. Com esse projeto a escola desenvolve um trabalho que reúne alunos e professores. O 

projeto tem o objetivo de incentivar a leitura e a proporcionar o acesso a produções artísticas diversas. A cada 

ano do projeto é escolhido um tema e/ou livro. 



 

 

74 

Transitamos nos nossos encontros por vários marcadores, mas, elegemos o marcador da 

africanidade/cabelo afro para a nossa composição artística. Surgiu também, no decorrer do 

processo de construção, algumas categorias do conceito dança-afro ancestral, como a 

circularidade e ancestralidade/relação com o chão. 

Figura 13: Apresentação no hall do Teatro Pascoal Carlos Magno: Thalita Reis e 

Sandra Costa. 

 
Fonte: Autora (2019) 

 

Figura 14: Apresentação no hall do Teatro Pascoal Carlos Magno. Na imagem, Rosana Dias e 

Rosimar Dias 

 
Fonte: acervo da autora (2019) 

 

2.5 Segunda estação: Pedagogia Griô, uma pedagogia facilitadora de rituais de vínculo e 

aprendizagem 

 

Conheci a Pedagogia Griô através do professor Francione que me emprestou o livro 

Pedagogia Griô: a reinvenção da Roda da Vida (2006). Foi vínculo à primeira vista. O livro é 

recheado de fotos, desenhos, letras de músicas, relatos de participantes, etc. Fiquei 

particularmente tocada pelas fotos por conta do movimento e da dança, dos sorrisos e da alegria. 

Encanto que me levou a pesquisar mais sobre essa pedagogia “dançante” e “alegre” nas redes 

sociais onde eu encontrei o Curso de Formação em Pedagogia Griô que era realizado em São 

Paulo no espaço Nzinga em parceria com o Diversitaas/USP. 

Mas que pedagogia é essa que tem música, dança, tradição popular e uma energia que 

emana das imagens? 



 

 

75 

Puro encanto... 

E, para mim, a Pedagogia Griô é um divisor de águas na questão de minha própria 

noção de pertencimento identitário 

étnico-racial 

 

 

A Pedagogia Griô, foi criada pela educadora, escritora e agricultora familiar baiana 

Lillian Pacheco e nasceu no Ponto de Cultura Grãos de Luz e Griô na cidade de Lençóis na 

Chapada Diamantina/BA, e possui grupos por todo o Brasil. 

A Escola de Formação em Pedagogia Griô atualmente oferece o curso completo em 

pedagogia griô, cuja periodicidade é mensal com a carga horária de 200h, atuando em cinco 

estados (Rio de Janeiro, Sergipe, São Paulo, Rio Grande do Sul e Bahia) envolvendo mais de 

330 educadores, conta com o apoio da USP, UFRGS, UFBA, Instituto José Bonifácio/RJ e 

coletivos como Nzinga Capoeira Angola/SP e Escola Comunitária Jataí/SE, segundo Rosevânia 

Machado (2019), a Pedagogia Griô é: 

[...] uma pedagogia facilitadora de rituais de vínculo e aprendizagem entre as 

idades, entre a escola e a comunidade, entre grupos étnico-raciais, saberes 

ancestrais de tradição e as ciências/artes/tecnologias universais, por meio de 

um método de encantamento, vivencial, dialógico e partilhado para a 

elaboração do conhecimento, geração da consciência comunitária e de um 

projeto de comunidade/humanidade que tem como foco a expressão da 

identidade, o vínculo com a ancestralidade e a celebração do direito à vida. 

(Pacheco, 2017a, p. 1). 

 

 

Henrique Leonardo Dutra (2015), explica que o modelo de ação pedagógica proposto 

pela Pedagogia Griô: 

 
[...] íntegra mito, arte, ciência, história de vida e todos os saberes e fazeres tradicionais 

da comunidade colocando a vivência, a oralidade e a corporeidade como pontos de 

partida para a elaboração do conhecimento. A prática central dessa pedagogia se dá 

através do Ritual de Vínculo e Aprendizagem para fortalecer a identidade, o vínculo 

com a ancestralidade e a celebração da vida dos estudantes (2015, p. 42-43). 

 

Na abordagem dessa o ritual de vínculo e aprendizagem integra cantigas, danças, 

símbolos, versos, mitos, heróis, arquétipos, saberes, artes, provérbios, ofícios e ciências da vida 

de tradição oral da comunidade e de seu grupo étnico cultural numa rede de palavras e temas 

geradores (Pacheco, 2006, p. 92). 



 

 

76 

A Pedagogia Griô produziu um modelo de ação pedagógica que faz emergir a 

“identidade, ancestralidade e o direito à vida” empregando cantos e danças tradicionais para 

“por "fim" trabalhar conteúdos como, música universal, psicomotricidade (ciência do 

movimento e do corpo), emoções humanas universais, mitologia de outras culturas e povos, 

história da região, país e mundo e as ciências e artes contemporâneas” (Machado, 2019, p. 20- 

21) 

Machado (2019, p. 21) explica que, no modelo pedagógico da Pedagogia, é possível 

considerar o conhecimento prévio que construímos ao longo da vida sobre diversos temas. Pois, 

 
Todas as pessoas possuem sabedorias fragmentadas acerca de todos os conteúdos, a 

pedagogia griô nos auxilia a acentuar, esquematizar e mostrar aproveitamento sobre 

o conhecimento que cada pessoa carrega em suas bagagens pessoais. Esse processo é 

entremeado de encantamento e partilha, assim todas as pessoas que participam de uma 

aula ou vivência griô percebe que já sabia algo sobre o que foi trabalhado e passa a 

valorizar mais o seu próprio saber. 

 

A Pedagogia Griô aborda em seu referencial teórico-metodológico a Educação 

Biocêntrica de Rolando Toro e Ruth Cavalcante, a educação dialógica de Paulo Freire e a 

educação para as relações étnico-raciais positivas de Vanda Machado, a educação que marca o 

corpo de Fátima Freire, a cultura viva comunitária de Célio Turino, a psicologia comunitária 

de Cezar Góis, a produção partilhada do conhecimento de Sérgio Bairon, (Pacheco, 2006); 

(Machado, 2019). Além disso: 

 
todas as práticas de transmissão oral das culturas tradicionais do Brasil, as práticas de 

transmissão que foram construídas nos terreiros de candomblé, nas capoeiras, nos 

torés, nos sambas de roda, nos reisados, nos cantos do trabalho, nas festas populares, 

nos gêneros literários dos cordelistas e repentistas, na ciência das parteiras, na 

habilidade das rendeiras, na antevisão dos pais e mães de santo, na brincadeira dos 

bonequeiros, na medicina dos curadores, erveiras, benzedeiras e xamãs, na biblioteca 

viva dos contadores de histórias, e em todas as artes integradas aos mitos e às ciências 

da cultura oral (Pacheco, 2017a, p. 67). 

 

 

O Modelo de Ação Pedagógica na Pedagogia Griô propõe uma prática que: 

 
[...] facilite processos curriculares de encantamento, vivências, dialógicos e 

partilhados para a elaboração do conhecimento, vislumbrando o projeto de vida que 

interage a vivência e a consciência, a tradição oral e a tradição escrita, o local e o 

global, o inconsciente e o consciente, o instinto e a emoção com a razão, o selvagem 

e o civilizado, a arte, o mito, a religião e a ciência, a natureza e o homem (Pacheco, 

2017a, p.01) 

 

Nos rituais de vínculo e aprendizagem é a curva da vivência para que torna possível o 



 

 

77 

processo de elaboração do conhecimento como é proposto pelo modelo de ação pedagógica, 

transformando a tríade em Canto tradicional - Dança tradicional - Sentimentos identitários. 

Inspirada na educação biocêntrica, Música-Movimento-Emoção, “que é organizada em 

exercícios sequenciais segundo uma curva cíclica para respeitar os processos vivos da natureza 

e do universo, assim como os processos orgânicos e afetivos da vivência humana entre ativação 

e relaxação” (Pacheco, 2017a, p. 2). 

Figura 15 curva de vivência 

 

 
Fonte: material pedagógico do curso de Formação 

 

 

Em sua dimensão curricular, o movimento é apresentado através da vivência de 

brincadeiras e danças tradicionais. As danças são “estimuladas por instrumentos e CANTOS 

tradicionais envolvendo todo o grupo e mobilizam SENTIMENTOS que são sistematizados 

segundo cinco linhas de vivência, proposta por Rolando Toro, que facilitam a expressão da 

identidade humana” (Pacheco, 2015a, p.1). A sistematização da relação entre movimento 

humano, os sentimentos e cantos/danças tradicionais são configurados da seguinte forma: 



 

 

78 

Figura 16 – linhas de vivência humana 

 

Fonte: material pedagógico do curso de Formação 

 

 

 

O modelo de ação pedagógica de Lilian Pacheco (2006) apresenta um hexágono, 

composto de triângulos potencializadores de diálogo e produção ‘partilhada’. 

Machado (2019, p. 23) nos explica que: 

 
A espiral evolutiva ascende no entorno do hexágono avançando e retornando aos 

temas que se encontram no cerne do modelo de ação pedagógica – identidade, 

ancestralidade e a vida em comunidade – percebidos através de cantos e danças 

tradicionais, sentimentos identitários despertados e enlaçados a mitos arquétipos e 

símbolos presentes nas histórias de vida e histórias da comunidade assim como na 

ciência, artes e ofícios tradicionais. Ascendendo a temas mais amplos, 

universalizados, essa ascensão não despreza o conhecimento basilar tradicional da 

comunidade, ao contrário é nesse caminho que os temas do mundo e o país estarão 

mais carregados de sentido. 



 

 

79 

Figura 17 - Identidade, ancestralidade e vida em comunidade 

 

 
Fonte: material pedagógico do curso de Formação 

 

 

 

No currículo, a vivência e os encontros dialógicos entre as artes, tecnologias e ciências 

universais com os saberes locais acontece a “partir da vivência dos ofícios e festas tradicionais, 

espaços culturais, saberes, fazeres e grupos comunitários” como por exemplo nas casas de 

farinhas, na pesca tradicional, na produção de artesanato, nas trilhas no mato e na lida no campo 

(Pacheco, 2017a, p. 5). Esses espaços culturais asseguram a vida nas comunidades, são ciências 

locais que foram repassadas geração em geração e conservam a possibilidade de continuidade 

naquele espaço ecológico. De acordo com Pacheco, “a escola é a comunidade, a comunidade é 

a escola da vida” (2017a, p. 5). 



 

 

80 

Figura 18 - Modelo de ação 

 

 
Fonte: material pedagógico do curso de Formação 

 

 

Ou seja, o caminho didático do modelo de ação pedagógica, encantamento, vivência, 

diálogo e produção ‘partilhada’ é circular e espiral, gerando assim novos processos 

pedagógicos. Essa ascensão tem por objetivo alcançar novos níveis de consciência. Ao final 

dos encontros, seja uma aula griô ou espetáculo, Pacheco (2006) destaca que precisamos 

facilitar o diálogo, a problematização pois é o momento propício para, 

 
concretizar a consciência alcançada uma vez que fecundou-se sentimentos, gerou-se 

palavras grávidas de sentido, fez-se um trânsito pelos níveis de consciência durante a 

partilha das palavras grávidas e a alteridade do lugar de fala de cada um. Chega o 

momento de concretizar para que nasça o sonho coletivo que construído, a produção 

partilhada – é nesse momento em que se arremata a evolução de cada um, é a hora de 

parir sentimentos palavras e consciência que foram geradas durante a vivência e o 

círculo de cultura (Machado, 2019, p. 24). 

 

O educador que facilita todo o processo precisa ficar atento para não abordar o grupo e 

devolver respostas para o grupo. Não há necessidade de despejar no outro tudo o que sabemos. 

Pois, “isso seria um aborto espontâneo de toda a consciência gerada, é preciso devolver 



 

 

81 

problematizações, incentivar pensamento crítico sobre si e sobre a realidade. Evitando a lógica 

de uma aula expositiva” (Machado, 2019, p. 24). 

 
Problematizar é examinar criticamente as ações do dia a dia e as opiniões acerca da 

realidade, da vida, de si mesmos e de sua rotina que é naturalizada preconcebida 

[...]Problematizar desnaturaliza a realidade como algo fixo natural para tornar algo 

histórico mutável. Algo que possui forças da história que estão movimentando. 

Problematizar é questionar como isso acontece e qual o meu lugar e participação nas 

forças que movem a realidade? O indivíduo se percebe sujeito ativo da história entre 

outros sujeitos (Pacheco, 2017a, p. 9). 

 

Durante o processo de diálogo e de produção ‘partilhada’, todos aprendem, todos 

ensinam e se enriquecem para transformar a realidade. Assim, os passos dançantes e alegre da 

Pedagogia Griô nos levam a um currículo em que os conteúdos universais “integram 

sentimentos, musicalidade e movimentos da identidade e ancestralidade do povo com os seus 

mitos, arquétipos e símbolos, histórias de vida e da comunidade; saberes e fazeres, festas e 

ofícios tradicionais” problematizando e recriando os conteúdos do conhecimento sistematizado. 

 

2.6 Entrecruzamentos em sala de aula: Pedagogia Griô e o ensino de dança 

contemporânea na educação básica 

 

A minha prática pedagógica foi se transformando a partir da vivência nos encontros de 

formação na Pedagogia Griô. Compreendo cada vez mais o modelo de ação pedagógica e o 

processo de elaboração do conhecimento da Pedagogia Griô, as minhas aulas nunca foram as 

mesmas. 

Integrei nas minhas aulas a circularidade, a roda e a ciranda. A cada cantiga ou uma que 

eu aprendia nos finais de semana do curso, eu levava para a sala de aula. Comecei a perceber 

os estados dos meus alunos nas aulas e comecei a trabalhar inspirada na curva de vivência e 

nos processos de ativação e relaxação. O processo das aulas foi se ritualizando. Integrei o canto 

com dança e as brincadeiras. Começamos a rir mais, a nos emocionar mais. O grupo que, através 

dos múltiplos métodos de ensino que aplico na dança contemporânea, já era integrado, ficou 

mais integrado ainda. 

Nesse período eu não trabalhei com a curva de vivência propriamente dita, pois eu ainda 

estava em formação. O que eu fiz foi ampliar o meu repertório enquanto artista e professora, 

colocando lado a lado práticas artísticas diversificadas e decoloniais, trazendo para o cerne do 

processo pedagógico a ancestralidade e a corporeidade, o sagrado e o movimento. Pois, 

“processos decoloniais podem ser oportunidades de estabelecermos diálogos mais inter, menos 



 

 

82 

hierárquicos nos projetos educativos” (Miranda, 2014, p. 1072) Além de nos dar a chance de 

incluirmos outros saberes e conhecimentos que era antes invisibilizados. Ter como foco uma 

pedagogia que coloca a expressão da identidade, o vínculo com a ancestralidade e a celebração 

a vida, me possibilitou, além de cativar os meus alunos, vislumbrar, na prática, princípios, 

objetivos, conceitos de um ensino para as relações étnico-raciais em um método e currículo 

escolar por meio de projetos político-pedagógicos afrorreferenciados. 

 

2.7 O impacto da Pretagogia e da Pedagogia griô nas pesquisas de formação docente 

 

Nos trabalhos acadêmicos encontrados no site de catálogo de Teses e Dissertações da 

Capes cujo as pesquisas abordam a Pedagogia Griô aparece um tema mobilizador: formação de 

professores e currículo. A dissertação de mestrado de Patrícia Pires Pacheco (2013), Pedagogia 

Griô, Currículo e Tradição Oral: etnométodos que configuram atos de currículo em escolas dos 

Quilombos de Rio de Contas, expõe interpretações e compreensões sobre a relação entre 

currículo e cultura oral a partir da pesquisa com atos de currículo da Pedagogia Griô e seus 

etnométodos em escolas quilombolas de Rio de Contas na Bahia. O objetivo da pesquisa foi 

descrever e interpretar como determinados elementos da tradição oral das comunidades 

quilombolas repercutem na escola depois que as professoras participaram de encontros 

formativos da Pedagogia Griô em Rio de Contas. 

O estudo de Doris Regina Barros da Silva (2013) foca em um projeto de implementação 

da Pedagogia Griô. Desenvolvido em uma escola pública de formação de professores da cidade 

de Duque de Caxias, Rio de Janeiro, com um mestre de capoeira, o projeto tinha a intenção de 

promover um diálogo entre os saberes da tradição oral e da educação formal. Por meio dessa 

pesquisa Silva12 observou que: 

 
a escola ainda possui dificuldade em articular os saberes “espontâneos” produzidos 

no cotidiano aos conhecimentos científicos e acadêmicos. A hierarquização que 

produz a desvalorização dos saberes populares que emergem de lógicas diferentes dos 

métodos racionalmente estabelecidos cria barreiras à articulação da cultura popular 

aos conteúdos curriculares. Na confluência da roda, saberes oriundos de formas de 

produção de conhecimento que remetem a diferentes temporalidades são postos em 

um movimento que atualiza o pensamento ancestral (Silva, 2012, p. 63). 

 

 

 

 

12 SILVA, Doris Regina Barros da. Os contos e os pontos: o lugar do saber e os saberes que tem lugar 

nas rodas da Pedagogia Griô. Itabaiana: GEPIADDE, Ano 6, Volume 11 | jan-jun de 2012. 



 

 

83 

No trabalho de Solange Aparecida do Nascimento, Valores civilizatórios afro- 

brasileiros e os currículos escolar: um na comunidade Quilombola Lagoa da Pedra no estado 

de Tocantins, teve como foco identificar como os valores civilizatórios afro-brasileiros 

atravessam as práticas pedagógicas da escola Joaquim Ayres França, na Comunidade 

Quilombola Lagoa da Pedra, Arraias, TO. O projeto foi desenvolvido através da pesquisa-ação 

colaborativa na escola da comunidade, a partir da construção de estratégias educativas que 

reforcem os elementos da memória e da história local no espaço escolar. Para tanto, foi 

observado o contexto cultural em que a comunidade está inserida e que, a partir disso foi 

construído uma proposta pedagógica que, engloba esses elementos culturais afro-brasileiros na 

matriz curricular como conteúdos sociais importantes na preservação e reconhecimento da 

cultura da comunidade quilombola onde a pesquisa foi realizada, tendo como protagonistas das 

ações as lideranças comunitárias, as professoras e crianças da escola, moradoras e moradores 

mais velhos da comunidade. 

Essas pesquisas apontam para quais saberes queremos fazer emergir, sobretudo 

problematizando o saber oral e o saber escrito. Por esse viés, Henrique Leonardo Dutra (2015) 

com sua dissertação de mestrado intitulada Educação e Cultura de Tradição Oral: Um Encontro 

com a Pedagogia Griô destaca que a cultura de tradição oral que é transmitida de geração em 

geração “criando e recriando lendas, histórias e narrativas, essa tradição se constituiu na base 

da Pedagogia Griô, uma pedagogia do povo e para o povo[...]” (Dutra, 2015, p. 94). Em 

segundo, ainda que conceitualmente a Pedagogia Griô abrange uma pluralidade de povos e 

reconheça a diversidade na prática ela ainda se constitui prioritariamente com uma pedagogia 

cuja identidade é afro-brasileira. Pois, 

 
A pedagogia se esforça para compor uma identidade que seja de fato sulamericana e 

está em fase de desenvolvimento, sendo construída na medida em que as experiências 

se desdobram em outros espaços, construída há várias mãos e sistematizada em um 

processo lento e dialógico, característicos dos processos abertos e democráticos 

(Dutra, 2015, p. 95-96). 

 

Em terceiro lugar, a pesquisa de Dutra revela como o processo histórico da educação 

escolar formal, tanto no ensino básico quanto no ensino superior, “tirou a identidade do centro 

da roda e colocou nela o conhecimento em caixinhas, classificando alguns conteúdos como 

mais importantes e outros com menor valor”. Dessa forma, o modelo pedagógico da Pedagogia 

Griô que “integram a educação ao processo de identidade, ancestralidade e a vida, tecendo teias 

de significados, sentidos e compreensão do mundo pela corporeidade e pela vivência” anos 

mostram caminhos possíveis de atuação tanto no ensino básico quanto no ensino superior, 



 

 

84 

amparados sobretudo nas Leis 10.639/03 e 11.645/08 enfrentando o sistema hegemônico 

“reinventam em laços corporais, afetivos e dialógicos no presente e futuro fazendo da tradição 

oral, a forma de estarem no mundo e agir sobre eles reinventando dessa forma, novos 

dispositivos que passam pela experiência do corpo e da vivência” (Dutra, 2015, p. 95). 

Em 2003, Geranilde Costa e Silva defendeu a tese de doutorado intitulada "Pretagogia: 

construindo um referencial teórico-metodológico de matriz africana para a formação de 

professores/as". Segundo Silva (2003) o objetivo de sua tese de doutoramento era contribuir 

para a implementação da lei nº 10.639, instituindo assim o ensino da História e Cultura africana 

e afro-brasileira na Educação Básica e no Ensino Superior (público e particular) de todo o país. 

Por isso, Silva realizou uma pesquisa intervenção buscando construir um referencial teórico- 

metodológico de matriz africana para desenvolver a formação de professores/as. Esse 

referencial foi nomeado de Pretagogia: pedagogia de preto para preto e branco. Silva 

desenvolveu essa investigação colocando em diálogo suas implicações acadêmicas e ou 

docentes, mas também as que se referem a questões pessoais. Silva explica que: 

 
Dessa forma, produzi uma pesquisa que me permitiu investigar, por um lado, sobre as 

relações existentes entre EU, a História e Cultura africana e afro-brasileira. De outro, 

mas em paralelo, pensar num referencial teórico-metodológico para formar 

professores/as para tratarem da Cultura afro-brasileira e, assim, construírem uma 

educação não racista. Trata-se, na verdade, de um trabalho que está ancorado em 

minha História de vida, no meu dia-a-dia enquanto mulher, professora e militante 

negra (Silva, 2013, p. 17). 

 

Questões essas que também são muito caras para mim, uma artista, professora, 

pesquisadora e mulher negra. Sabemos que é uma questão complexa. E assim como Silva, 

escrever esse trabalho é poder valorizar o meu pertencimento étnico e político com o tema das 

relações étnico-raciais e com a negritude (SILVA, 2013). 

Em conjunto com sua orientadora, a professora Sandra Haydeé Petit, elas observaram 

que foi: 

 
Importante ressaltar que promover o estudo acerca da cultura de base africana 

a partir dos princípios da Pretagogia é entender que tanto a aprendizagem 

como a prática docente não se limitam ao uso da razão e tampouco a questões 

técnicas. Dessa forma, a Pretagogia ousa romper com o modelo ainda 

preponderante na academia em que a formação de professoras é pautada pela 

racionalidade[...] Cabe então afirmar que a Pretagogia tem uma pedagogia 

própria, isso quer dizer que tem um corpus de estudo definido, requer para 

isso metodologias e estratégias de ensino e aprendizagem alicerçadas em 

princípios e valores africanos e afro-brasileiros, daí poder se afirmar que só 

há ensino e aprendizagem quando há corpo e mente, razão e sentimento, 

atuando de forma integrada (Silva, 2013, p. 102-103). 



 

 

85 

A investigação então se deu junto a uma escola pública do município de Fortaleza com 

as professoras da Educação Infantil e Ensino Fundamental I. O estudo teve duas etapas: 1ª – 

constituição da base teórico-metodológica de matriz africana: a Pretagogia; 2ª – 

desenvolvimento da formação dos/as educadores/as por meio da Pretagogia. Durante a 

formação, os educadores tiveram contato com referencial literário afro-brasileiro, com 

participação em oficinas tratando da História e Cultura africana, afro-brasileira e afro-cearense, 

e visitaram espaços ligados à cultura negra, como um o terreiro de Candomblé. 

Nessa perspectiva, destacam-se algumas constatações que os educadores chegaram ao 

final do curso como: o desconhecimento da história e cultura africana e afro-brasileira, a 

desmistificação dos preconceitos com as religiões de matrizes africanas e reconheceram a 

existência do racismo entre outros. No final, eles conseguiram criar material pedagógico 

voltado ao estudo e à valorização da História e Cultura africana e afro-brasileira. Assim, foi 

possível afirmar que a Pretagogia, enquanto referencial teórico-metodológico de matriz 

africana, conseguiu dar conta de promover uma formação de professores/as, levando o grupo 

de docentes a sentir-se partícipe da cultura afro-brasileira e imbuído do desejo de construir uma 

educação não racista. 

No trabalho de Maria Kellynia Farias Alves (2015), que leva o título Resistência negra 

no círculo de cultura sociopoético: pretagogia e produção didática para implementação da lei 

10.639/03 no projovem urbano, o objetivo foi refletir a partir de um curso de formação de 

professores de EJA com o foco em elaborar estratégias para a implementação da Lei 10.639/03 

no âmbito do Programa Nacional de Inclusão de Jovens- Projovem Urbano através do aporte 

teórico metodológico a pretagogia, da literatura oral afrodescendente e da produção didática. 

Alves explica que os sujeitos da pesquisa são os estudantes e professores do Projovem Urbano 

de duas escolas da periferia de Fortaleza e um grupo de estudantes da graduação em Pedagogia- 

UFC. Os resultados da investigação demonstraram que os estudantes e professores vivenciaram 

diferentes olhares sobre a questão étnico-racial na escola. Concluiu-se que é imprescindível que 

as formações de professores na EJA gerem a mudança de postura diante das relações étnico- 

raciais, gerando outras práticas, currículos e saberes afro-brasileiros. 

A pesquisa de Paulo Sergio Sousa Costa, O soar dos tambores na escola: a música na 

valorização da cultura afrodescendente (2016) também tem como foco principal contribuir para 

a efetivação das leis 10.639/03 e 11.798/0813 no ensino básico através de uma intervenção 

 

13 Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, Lei de Diretrizes e Bases da Educação, para dispor sobre a 

obrigatoriedade do ensino da música na educação básica. 



 

 

86 

realizada na Escola Estadual de Ensino Profissional Paulo Petrola, na cidade de Fortaleza, 

Ceará. Costa, abordou alguns conceitos da pretagogia de Petit (2015) e a aprendizagem musical 

compartilhada de Viana Júnior e Matos (2015) que coloca o aluno como ser ativo no processo 

de ensino/aprendizagem. Intervindo no cotidiano das turmas da disciplina de Artes concluiu-se 

que o trabalho aproximou os alunos com a música afro-brasileira. 

As análises das pesquisas citadas acima14 mostraram tanto a Pedagogia Griô quanta a 

Pretagogia podem ser um aliado da escola, já que existe uma défice na formação dos professores 

quanto ao ensino de história e cultura afro-brasileira, que os impossibilita de aplicar as Lei 

10.639/03 e 11.945/08. No entanto, para que a lei seja uma realidade na escola os professores 

precisam estar preparados para aplicá-la. E, em sua maioria, os estudos foram ambientados em 

escolas, ou seja, em curso de formação continuada de professores que acontecem 

posteriormente à conclusão dos cursos de graduação. 

Como tal, gostaria de ressaltar o objetivo desse trabalho que é refletir criticamente sobre 

as propostas pedagógicas afrorreferenciadas que valorizam a corporeidade negra como fonte de 

produção de conhecimento e apontar caminhos que interpelam criticamente como elas podem 

auxiliar nos processos para uma educação antirracista nos cursos de formação inicial, 

especificamente nos cursos de Pedagogia, tendo como base legal a implementação da lei 

10.639/2003. Para este trabalho, abordarei o curso de Pedagogia da Universidade Federal de 

Juiz de Fora. 

O argumenta que que trago é que devemos dar corpo a aprendizagem de futuros 

professores da educação básica através de uma pedagogia corporal que enaltece a corporeidade 

negra. Defendo que estes elementos funcionem como fonte de experiência e conhecimento na 

formação de professores para colaborar nos processos para uma educação antirracista, 

marcando o aprendizado no corpo. Pois, como na Pretagogia “que para o estabelecer de uma 

aprendizagem significativa requer-se dançar, tocar, sentir a si próprio e também o outro” (Silva, 

2003, p. 78) e na pedagogia Griô que aborda no currículo movimento por meio de vivência de 

brincadeiras e danças tradicionais (Pacheco, 2017a) vislumbro uma formação inicial que aborda 

a corporeidade dos professores como elemento principal da cosmopoercepção africana e afro- 

brasileira para responder junto com os futuros docentes perguntas como: Como essas propostas 

ampliam nossa compreensão de dança na escola? O que pode ser dançado na escola? Quais 

 

 

14 A ferramenta utilizada para levantamento dos trabalhos produzidos foi, exclusivamente, a plataforma de Banco 

de Teses e Dissertações da Capes 



 

 

87 

movimentos, gestos e danças essas pedagogias abordam? De onde essas danças vêm? Como 

aprendemos a dançar? 

 

 

Momento 3 – Diálogo 

 

O diálogo é o momento para se aprofundar no tema e subtemas geradores dos encontros 

baseado nos princípios propostos na Pedagogia Griô, mediando o grupo através de 

perguntas/provocações, confrontar mas não expor o tema ou dar respostas ajudando os 

participantes a encontrar uma hipótese coletiva. 



 

 

88 

3 EU NUNCA VIVI ISSO ANTES: presença do corpo e práticas pedagógicas 

afrorreferenciadas para uma educação antirracista. 

 

Este capítulo abordará o desenvolvimento da reflexão sobre as práticas pedagógicas 

afrorreferenciadas para uma educação antirracista que foi realizada no primeiro semestre de 

2021, no formato de um Curso de extensão, ofertado presencialmente, diante de todos os 

protocolos de segurança da Pandemia vigentes naquele momento, registrado em fotos e textos 

dos participantes. Vale relembrar que, o pensamento afrorreferenciado entende que os modos 

de ser e sentir no mundo, é alimentado por nossas memórias ancestrais, pela coletividade, pela 

ancestralidade, pelo corpo e a dança, pela oralidade e vivências de encantamento (Machado, 

2020; 2021). 

O curso intitulado ‘Presença do corpo: práticas pedagógicas afrorreferenciadas para 

uma educação antirracista’ surgiu dentro do contexto do meu doutoramento que tem 

como objetivo refletir criticamente sobre as propostas pedagógicas afrorreferenciadas que 

valorizam a corporeidade negra como fonte de produção de conhecimento e apontar caminhos 

que interpelam criticamente como elas podem auxiliar nos processos para uma educação 

antirracista durante a formação de estudantes do curso de pedagogia da UFJF. Portanto, a 

investigação argumenta que devemos dar corpo à aprendizagem de futuros professores da 

educação básica da UFJF, através de uma pedagogia corporal que privilegia a corporeidade 

negra. Dessa forma, é muito importante que os egressos da do curso de Pedagogia “consigam 

transitar   no   mundo   visualmente   complexo   e   marcado   por 

diferentes experiências culturais em que vivemos”. Ainda assim, essa realidade só será 

possível se, “em suas formações, eles tenham a possibilidade de entrar em contato com a arte e 

a cultura a partir de experiências que envolvam a cognição, o afeto e a vida, [...]” e assim, 

vivenciar experiências significativas e estéticas (Carvalho, 2021, p. 412). 

Como consequência, podemos ampliar os saberes através de diálogos interdisciplinares 

e da cultura afro-brasileira com práticas pedagógicas vivenciais marcando o aprendizado no 

corpo: o corpo como centro de tudo (Ligiéro, 2011). Ou seja, a partir do descentramento 

sensorial, que é “uma maneira de desapegar-se das familiaridades perceptivas para 

recapturar outras maneiras de “[...] sentir a multidão dos mundos que se escoram no mundo 

[...]. Se o indivíduo toma consciência de si através do sentir, cabe a formação de professores 

estimular e valorizar experiências sensoriais e perceptivas diversas (Carvalho, 2021, p. 401- 

411. Além de que: 



 

 

89 

Se o indivíduo toma consciência de si através do sentir, cabe a formação de 

professores estimular e valorizar experiências sensoriais e perceptivas diversas. 

Nesse contexto, a cultura e a arte, por operarem com o simbólico, podem nos 

ajudar a dar sentido para o que nos atravessa. As pessoas habitam universos 

culturais e sensoriais diferentes, portanto, enquanto formadores de professores, 

precisamos ajudar os estudantes a desvelarem o sentido do que vivenciam. Afinal, só 

aquilo que faz sentido marca o campo da experiência. 

 

Em suma, um corpo presente, um corpo carregado de histórias e que produz saberes. 

Durante o curso foi desenvolvido, inspirado no Modelo de Ação Pedagógica da 

Pedagogia Griô e no referencial teórico-metodológico da Pretagogia, práticas corporais 

afrorreferenciadas com movimentos, danças, presença, corpo, sensações “que perpassam 

diversas danças afrodescendentes, as quais, mesmo quando mesclado com outras matrizes 

(sobretudo a europeia), identifica a predominância dos marcadores africanos”, como explica 

Petit (2015, p. 71). O curso teve como metodologia o encantamento, a vivência, o diálogo, a 

dança, a circularidade e a produção partilhada que compõem o Modelo de Ação Pedagógica da 

Pedagogia Griô e da Pretagogia, com uma carga horária total de 9h, durante os dias 25, 26 e 27 

de abril de 2022, de 18h30 às 21h30, na Sala Multiuso da FACED. 

Os módulos foram divididos em: 1) História de vida e tradição oral e 2) Corpo e 

ancestralidade. 

Cada módulo se configurou forma a seguir: 

Módulo 1 História de vida e tradição oral 

 

 

Apartado, o filme 

1. História do meu nome 

2. Histórias da minha linhagem, inclusive agregados 

3. Histórias do meu lugar de pertencimento/comunidade/territorialidades e 

desterritorialidades 

Módulo 1...continuação História de vida e tradição oral 

Prática da roda de contação de história de vida: integração da identidade e da 

ancestralidade 

 

Módulo 2 Corpo e ancestralidade 

1. A circularidade 

2. Mitos/lendas/o ato de contar/valorização da contação/linguagens artísticas 

3. Apresentação em duplas ou trios da Aula performática 

4. Produção partilhada 



 

 

90 

Abrimos o curso para trinta pessoas. 

As inscrições foram realizadas através do preenchimento do formulário do 

google:https://docs.google.com/forms/d/1C9n7VJZ118UBgF16m4jkPN5yCmM5Igr0f 

BPh7lNyXmU/edit. O convite para os três dias de oficina foi feito através dos e-mails dos 

estudantes e divulgado nas redes sociais do orientador da pesquisa. 

Dessa forma, para compreender o perfil dos estudantes, criamos um formulário para ser 

preenchido e formulamos seis questões chaves que para nós era imprescindível compreender. 

São elas: 

 

E-mail para a inscrição; 

a) Nome dx estudante; 

b) Em qual período do curso você está? 

c) Com qual gênero você se identifica?: Feminino, masculino, não binário, prefiro não 

dizer e outros. 

d) Você conhece a Lei 10639/2003 e a Lei 11.645/2008 que tratam da obrigatoriedade 

do ensino de história e cultura Afro-brasileira e Africana e Indígenas? Nos conte um pouco 

sobre… 

e) Em qual(ais) disciplina(s) durante o curso a temática foi abordada? 

f) Por quê você quer fazer este curso? 

 

 

Dessa forma, entre os dias seis de abril de 2022 e vinte cinco de abril de 2022 foram 

preenchidos vinte e dois formulários. Apesar do estudo ter como grupo focal estudantes de 

Pedagogia da UFJF, alguns inscritos eram de outros cursos e uma estudante do PPGE. Essas 22 

pessoas responderam à pergunta ‘em qual período você está’ da seguinte maneira: 

1 - concluinte; 

6 no terceiro período de Pedagogia, 

1 no quarto, 

6 no quinto, 

1 no sétimo, 

8 no oitavo, 

3 desperioditizada, 

2 formados 

um da turma de doutorado. 

https://docs.google.com/forms/d/1C9n7VJZ118UBgF16m4jkPN5yCmM5Igr0fBPh7lNyXmU/edit
https://docs.google.com/forms/d/1C9n7VJZ118UBgF16m4jkPN5yCmM5Igr0fBPh7lNyXmU/edit


 

 

91 

Em suma, a maioria dos estudantes era do curso de Licenciatura em Pedagogia. Uma 

participante estava no 8 período do doutorado em Educação pelo PPGE e uma inscrita fazia o 

curso de Licenciatura em Letras. 

Em relação ao gênero, a maioria se identifica com o sexo feminino. 
 

 

 

 

Pedimos também que nos contasse sobre o que eles sabem da lei 10.639/2003 e 

11.645/2008 e, no total, 22,72% dos alunos dizem não conhecer as leis. Porém alguns 

estudantes responderam que, apesar de já terem estudado sobre as leis em determinadas 

disciplinas da FACED, a conhecem de modo superficial. Veja fragmentos dos relatos a seguir. 

 

 

 

“Conheço o propósito das leis, mas não seu conteúdo específico. Ambas tratam de ampliar 

(não somente por estímulo, mas também por obrigatoriedade) a presença dos estudos 

relativos à história e à cultura afro-brasileira e africana (2003) e à história e cultura 

indígena (2008). No contexto da educação formal, a iniciativa pretende tanto contemplar 

ações de valorização da diversidade cultural do Brasil, decorrente, entre outros aspectos, da 

variedade étnica que constitui o povo brasileiro, quanto ampliar, por meio de tais ações, 

modificações em relação aos paradigmas eurocêntrico e "científicocêntrico" - por assim 

dizer, historicamente presentes e ainda hoje dominantes como perspectivas orientadoras das 

práticas pedagógicas que mais prevalecem tanto nas instituições de ensino quanto nas que 

formam profissionais da educação.” 

 

“Conheço tais leis apenas superficialmente mas nunca as estudei a fundo”. 

“Não tenho muito conhecimento, mas me interesso muito e adoraria me aprofundar”. 

“Não tenho certeza, mas acredito que tenham sido discutidas durante a disciplina de Saberes 

Escolares da Língua Portuguesa”. 

A minoria consegue definir a lei e explanar sobre a importância delas. 



 

 

92 

Diante disto, as respostas dadas por esses estudantes, no que se refere ao porquê de fazer 

o curso, são: aprender mais sobre o assunto e, assim, se preparar melhor para a construção de 

práticas docentes para uma educação antirracista, é relevante para a sua formação acadêmica e, 

para contribuir com os tccs e teses de doutorado. 

 

“Porque eu me identifico totalmente com a temática tratada no curso. Me interesso bastante 

por essas temáticas e gostaria muito de ter a oportunidade de desbravar as raízes de uma 

educação antirracista”. 

“É um tema que me interessa muito e vejo que pode contribuir para o meu TCC, visto que 

estou seguindo essa linha de estudo. A pedagogia griô me interessa desde o meu 

descobrimento da mesma e o meu encantamento por ela é tremendo. Gostaria de me 

aprofundar mais”. 

 

“Porque tenho necessidade de estar melhor preparada para tratar deste tema com meus 

alunos e estar mais preparada para a vida”. 

 

 

No contexto desta tese, analisei, com mais profundidade, as respostas do formulário de 

estudantes que estiveram no curso durante, ou em pelo menos dois dias, nas próximas páginas. 



 

 

93 

3.1 Encontro 1 

 

 



 

 

94 

O encantamento 

 

 

Naquela noite fresca de segunda-feira eu cheguei ao prédio Novo da Faced depois de 

enfrentar um trânsito intenso que se formou a caminho da Universidade. Senti um clima intenso 

nos corredores do prédio. No ar, era um misto de medo e liberdade já que estávamos aos poucos 

voltando aos encontros presenciais. Durante os três dias de encontro, de segunda a quarta-feira, 

eu vi o número de alunos aumentando pelos corredores e salas de aulas cada vez mais cheias. 

Além dessa atmosfera, os olhinhos, única parte do rosto que não era coberta pela máscara, 

denunciavam isso. 

Depois que eu cheguei na sala multiuso, afastei as cadeiras do centro para as laterais 

com muito cuidado pois, eu estava com um torcicolo que durou os três dias de oficina, 

infelizmente. 

Aos poucos as(os) estudantes foram chegando. Os olhares entre eles já denunciavam 

que algo estava “diferente”, como um(a) integrante do grupo 1 escreveu: 

Quando chegamos sentimos surpresa já que esperávamos ficar sentados apenas 

ouvindo uma palestra ou algo assim. 

Um(a) integrante do grupo 2 disse: 

Nós pensamos que seria um curso formal, com apostilas como é dentro do parâmetro 

acadêmico. 

Já, um(a) integrante do grupo 3 relatou: 

A dinâmica da aula nos surpreendeu pois esperávamos slides e textos acadêmicos. 

 

Essas reações não me surpreenderam considerando a hegemonia cultural em sua versão 

tradicional, eurocêntrica e colonial que se faz presente nos campos de produção de 

conhecimento em detrimento de um conhecimento afrorreferenciado e metodologias que: “são 

pautadas desde as histórias que nos foram negadas nas escolas e universidades, perpassadas 

pela oralidade, pela memória, pelos valores que delineiam o cotidiano da população negra 

diaspórica que forma o Brasil, perpassadas por corpos negados e cheios de potência e 

resistência”(Machado, 2019, p. 107). 

 

Desse modo, para dar início ao curso, eu os convidei para formar uma roda enquanto eu 

cantava também a canção A sala está cheia, aprendida com Mayara Alvin, em Juiz de Fora em 

2018. 



 

 

95 

A sala tá cheia, minha gente. 

Como é que eu entro agora. 

Eu entro, minha gente, eu entro. 

Com Deus e Nossa Senhora. 

 

Puxados pela cantiga e pelo som do maracá, os estudantes formaram um círculo. 

Naquela hora, eu percebi que eram poucos alunos. No primeiro dia compareceram sete 

estudantes, daquelas mais de vinte inscrições. Eu imaginei que chegariam atrasados, mas não 

chegaram. Éramos oito pessoas, contando comigo, no primeiro dia de oficina. 

Na chegança (vide página tal que explica o que é a chegança) deste povaréu, cantamos 

juntos a música Oh lua nova aprendida com Márcio Caires. E, cada um foi falando o seu nome 

de acordo em que a música ia se repetindo e todos cantavam o nome de cada um do grupo para 

nos conhecermos logo nesse primeiro momento de encantamento. 

 

Oh lua nova, 

cadê a lua cheia 

a Thalita tá chegando 

pra deixar rastro na areia 

 

Já em roda, eu percebi, através dos olhinhos arregalados, uma preocupação e 

ansiedade. Algo que eu estava sentindo também. Então eu os convidei para ficarem de pé com 

os pés paralelos e fecharem os olhos e respirarem normalmente. Em cada inspiração e 

expiração, soltando o ar pelo nariz. Pedi para que eles visualizassem/sentissem os pés, os 

joelhos, as pernas, a bacia, os braços, tronco, pescoço e cabeça. Em seguida, pedi que eles 

colocassem uma mão no pé da barriga e outra no coração. E que, dessa vez, respirassem mais 

lento e profundamente. Assim, como no Corpo-chão da Pretagogia e o enraizamento da 

Pedagogia Griô, os pés criam uma forte conexão com o chão (Petit, 2015). Depois, solicitei que 

o grupo percebesse os sons mais distantes da sala, em seguida os sons mais próximos e, por 

último, escutassem o som do próprio coração. Assim, o grupo teve a oportunidade de fazer um 

mergulho em si e perceber o momento presente. Sobre esse momento, um(a) participante do 

grupo 1 disse: 



 

 

96 

Então, quando ficamos descalços e sentimos o chão sob os nossos pés, relaxamos e 

soltamos o corpo ao dançar. 

Durante a meditação sentimos o nosso próprio corpo e nos conectamos com ele, bem 

como com o ambiente que nos rodeava. 

Um(a) participante do grupo 3 compreendeu o momento como: 

 

Iniciamos com um exercício de respiração que nos levou a sentir todo o nosso corpo 

em seguida escutamos os sons do nosso corpo e som externo. 

Sentimos a “expansão sonora” (Murray Schafer). Nossos corpos criaram uma espécie 

de campo magnético que nos envolvia e se misturava com o ambiente. 

 

Em seguida, convidei os estudantes para a roda de bênção aos nossos ancestrais, avós, 

pais e tias, para alguém mais velho ou mais velha da família. Assim, passamos o maracá para 

cada pessoa pedir uma bênção. Cada um pediu a bênção e no final dizia: “eu sou “Fulano”, 

olhando para todos e todas, passando o maracá em seguida para o próximo. 

Para iniciar os momentos de vivência, eu os convidei para dançar a ciranda? (vide 

página 10 as instruções de como se dança a cirando). 

Para esta ciranda, escolhi a cantiga Ciranda de Lia de Itamaracá. Ver como se 

dança a ciranda na página X. Este primeiro contato do corpo e do movimento através da dança 

tradicional foi extremamente ativo e potente. 

Em seguida o convite foi para dançar o coco de roda, conforme ensinado na 

página 11. 

Mas podemos relembrar aqui de novo: vamos bater o pé direito na frente e voltar o 

mesmo pé para trás. O pé de trás fica marcando o contratempo na mesma posição. O pé que vai 

a frente pode mudar de direção. O coco é uma dança de roda e ritmo da região Nordeste do 

Brasil. Deixe o quadril pesar em cima dos ísquios e calcanhares. Cada vez que você der o passo 

para frente, vá de encontro com um colega na tela e brinque com ela. O coco tem influências 

dos batuques africanos e dos bailados indígenas, como o povo Fulni-ô, do Pernambuco. Este 

momento elevou a vitalidade e alegria do grupo, bem como a integração das pessoas 

participantes,   despertando   o   sentimento   de   pertencimento   ao   grupo. 

 

Música: Pisa na Roseirinha - aprendida com Rosevânia que aprendeu com Anália Xavier, que 

aprendeu com Ana Cacimba, que aprendeu com Renata Rosa, que aprendeu com mulheres do 

Povo Cariri Xocó. 

 

Pisa na roseirinha 

Pisa na roseira!!! 



 

 

97 

Pisa na roseirinha, dona menina 

 

 

Pisa na roseira!! 

Pisa morena no caroço da mamona 

Você toma o amor dos outros 

Mas o meu você não toma 

Se você tomar amanhã eu vou buscar 

Pisa Morena no caroço do juá 

 

Suamos! 

 

 

Logo após o coco, dançamos o Toré suado e gostoso. Cantar com energia e marcando 

firme o pé direito no chão assumimos a nossa identidade e celebrarmos a nossa presença no 

mundo. 

 

 

 

Música: Rameia - aprendida com Mestre Lilian Pacheco que aprendeu com Nadia Kauã 

e Cacique Ramon Tupinambá 

 

Oh Thalita rameia rameiaaaa 

Oh Thalita rameia rameiaaaa 

Rauê rauê 

Rauê rauâh!!! Heyyyyyy 

O canto foi repetido chamando o nome de cada um… 

 

 

Continuamos em círculo com Roda de Harmonização, girando a roda e pousamos 

levemente as mãos na altura dos rins do colega, sentindo a respiração e o peso do corpo. Girando 

a roda, marcamos a batida dos pés até cessar lentamente e marcando a batida com o pé direito 

no lugar. 

Música: Cantiga Oreru, aprendida com Claudio do Povo Guarani Mbya no curso 

de formação em pedagogia Griô em SP. Ver canto na página X. 

Para a Roda de Harmonização (ver páginaX) eu pedi que eles continuassem com os 

olhos fechados, abraçados pela cintura e respirando lento e profundamente. Aos poucos 



 

 

98 

deixamos a nossa respiração mais próxima do natural, nos embalando, nos cuidando, sentindo 

o próprio corpo e o do colega, nos tornando um grupo só, um conjunto só. 

 

Música: Cantiga “Embala eu Mamãe” - aprendida com Mestre Marcio Grio, que 

aprendeu com Valdecir Santana - erveira e parteira indígena de Serra Grande - Ilhéus/ Bahia. 

 

Oh mamãe, embala eu mamãe 

Abraça eu mamãe 

Cuida de mim 

 

Com esse sentimento de embalo e em profundo silêncio, os convidei para sentar-se nas 

cadeiras para assistir o Filme Apartado. Como foi dito anteriormente, o Apartado é trabalho 

autobiográfico, iniciado em 2017, que toca 

em memórias e no processo de construção da sua identidade enquanto artista, mulher e 

negra. 

A nova versão foi criada especialmente para ser apresentada em contexto online, devido 

às restrições impostas pela pandemia da Covid-19. A performance conta com a participação 

dos bailarinos Leticia Nabuco, Antônio Nabuco e Rafael Costa, com filmagem e edição de Igor 

Visentin e foi contemplado pela lei Aldir Blanc do município de Leopoldina. O solo é narrado 

a partir da minha história de vida e na busca de minha ancestralidade negra. Através de relatos 

de familiares, eu chego em uma Leopoldina que segregava brancos e negros na Praça Félix 

Martins, e em uma cidade que tinha no Cutubas um centro cultural de sororidade e resistência 

da população negra de Leopoldina. 

Dessa forma, como eu disse no subtópico 2.2 Pretagogia: uma abordagem teórico- 

metodológico, podemos observar no projeto alguns marcadores das africanidades, como 

história da minha linhagem, história do meu lugar de pertencimento, dança negra, racismos e 

cabelo afro. Estes marcadores das africanidades representam para mim elementos estruturantes 

da busca da minha ancestralidade. Ao analisar o processo do projeto Apartado, vejo como esses 

marcadores transbordam em minhas vivências e experiências para além dos meus processos 

artísticos e que ressoa nos mais diversos momentos da minha vida. Por isto, a exibição do 

projeto no primeiro dia de oficina que gerasse possíveis identificações com a cultura e saberes 

afro-brasileiro e africano. Pois, segundo Machado (2019), “[...] pensar / criar / aprender / 

ensinar / ser desde referenciais que tem a ancestralidade africana como guia potencializa nosso 



 

 

99 

estar no mundo, nos encantando, nos implicando com um mundo melhor, mais digno de se 

viver” (p. 25). 

Logo em seguida, foi o momento de apreciarmos uma roda de Contação de História. 

Euá, história da África do Oeste. Eu aprendi essa história através de uma adaptação realizada 

por Lilian Pacheco, disponível no youtube na página da TIVI griô. 

 

Há muito tempo, na África do Oeste vivia uma mulher chamada Euá. Todo dia de 

manhã, Euá acordava com o som dos pássaros e de outros elementos da natureza. Euá também 

gostava de cantar para a sua neném. Ela amarrava seu neném nas costas com um imenso pano 

e ia fazer os afazeres do dia. Ela lavava, cozinhava, catava lenha todos os dias e sempre tinha 

a sua neném acompanhando todos os movimentos e aprendendo um pouco de tudo. Num certo 

dia, Euá se levantou, arrumou sua neném no corpo e fez sua cantoria, mas viu logo que não 

tinha madeira suficiente para preparar os alimentos. Então, ela foi buscar mais lenha e saiu 

caminhando, caminhando, caminhando pela mata adentro. Naquele dia tinha pouca lenha e 

ela foi bem mais longe. Caminhando distraída na mata com sua neném amarrada ao seu corpo, 

cantando, mostrando a sua neném as flores e os animais e pegando uma lenha daqui e ali, não 

percebeu o tempo que havia se passado. Lá na frente a neném começou a sentir sede e chorar 

bem alto. Logo a Euá percebeu o motivo do choro e olhou para um lado e para o outro da mata 

e viu que não tinha água ali. Euá abraçou sua neném e foi voltando pra sua casa. Porém, Euá 

não sabia mais o caminho de volta e percorreu vários caminhos da mata. Ela viu que tinha se 

perdido na mata. E neném chorava cada vez mais. Euá começou a ficar com medo, pois nesse 

dia o sol se pôs mais cedo e a lua nova também veio mais cedo. A noite caiu e tudo ficou escuro. 

Euá mal conseguia enxergar e sua neném chorava mais forte ainda. Euá foi tateando as árvores 

e, prestando muita atenção aos sons, encontrou uma árvore para se sentar. A árvore tinha 

raízes grandes e fortes, proporcionando a Euá e sua neném um cantinho protegido. Abraçada 

a sua neném que chorava copiosamente, ela passava a mão pela neném, pelas raízes das 

árvores e pelo o seu próprio corpo tentando se encontrar. E de tanto passar a mão em si, ela 

foi passando a mão repetidamente pela barriga. Até que, em algum momento, ela percebeu que 

tinha água em suas mãos. Daí, ela deu água a sua neném. E ela passava a mão na barriga e 

dava mais água pra neném. E neném foi se acalmando, se embalando… “Oh mamãe, embala 

eu mamãe abraça eu mamãe, Cuida de mim! Oh mamãe, embala eu mamãe abraça eu mamãe 

cuida de mim!” A neném foi se aquietando e Euá a deitou no pé da árvore. Ela gostou tanto de 

ter água na barriga dela que ela foi passando a mão pela barriga e saía mais água. E foi saindo 

de Euá um rio pela floresta afora. Euá pegou sua neném e foi seguindo o rio que ia saindo da 



 

 

100 

sua barriga. O rio terminou dentro da comunidade de Euá. E toda a comunidade estavam em 

roda cantando para Euá voltar. 

 

Convidei o grupo que arrastasse as cadeiras para os lados e cantassem e dançassem comigo. 

 

Música: Cantiga “Oh marinheiro” - aprendida com Mestre Márcio Griô. 

 

 

Oh marinheiro 

é hora, é hora de trabalhar 

Oh marinheiro 

é hora, é hora de trabalhar 

Tá no céu na terra tá no mar 

oh marinheiro olha balanço do mar 

 

Cantamos e dançamos juntos pelo espaço. A partir de uma palma, eu pedi que formassem duplas 

e partilhassem as memórias e o aprendizado na aula. Pedi, também, que eles cuidassem do tempo, 

para que as duas pessoas pudessem falar com um tempo bem distribuído. 

Volta a cantar e dançar pelo espaço juntos. 

Solicitei novamente que criassem uma dupla diferente. E, esse exercício durou mais uma 

rodada. 

Em seguida, dividi o grupo em dois grupos menores de 4 pessoas. Convidei-os para que 

falassem da experiência que viveram na oficina, nos sentimentos emergidos, nas memórias 

etc. Ao final do bate-papo, pedi para cada um do grupo escrevesse uma palavra que pudesse 

resumir em uma palavra o impacto que a oficina causou em cada um. 

Para terminar, eu pedi que o grupo escolhesse um porta voz e que resumisse o que o grupo 

conversou e, que colocasse as palavras do grupo no centro da roda. As palavras foram: 

 

“Surpresa 

Performance 

Gostoso 

Conexão” 

 

O segundo grupo escolheu: 



 

 

101 

“Relaxamento 

Respeito 

Herança 

Lembrança” 

 

Com as palavras escritas em folhas de papel espalhadas pelo chão, pedi que eles agrupassem as 

palavras de acordo com a sensação que vivenciaram no encontro. Os grupos decidiram que herança 

e lembrança deveriam ficar postas uma ao lado da outra e surpresa, performance, gostoso, conexão, 

relaxamento e respeito, ficassem numa fileira separada e uma do lado da outra. 

 

“Herança e Lembrança” 

 

 

“Surpresa, Performance, Gostoso, Conexão, Relaxamento e Respeito” 

 

Finalizando essa parte, eu solicitei, para o segundo dia da oficina, que os inscritos trouxessem 

qualquer objeto que representasse algo relacionado a suas famílias. E que procurasse as pessoas 

mais velhas da família que eles tinham acesso para um bate-papo. 

 

3.2 Vamos para o dia 2 



 

 

102 

Fotos do dia 2 
 

 



 

 

103 

Fotos do último dia 
 

 

 

 



 

 

104 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

105 

Fotos do dia 2 
 



 

 

106 

 



 

 

107 

No segundo encontro, os olhinhos já estavam mais relaxados e alegres. Aos poucos, os 

nove participantes que integraram o grupo nessa noite, foram chegando carregando consigo os 

objetos que eu pedi na aula anterior. Colocamos todos os objetos juntos em cima de uma mesa. 

Lembrando que, no primeiro encontro vieram 7 estudantes e no segundo dia apareceram 9. Ou 

seja, duas integrantes do grupo não trouxeram de casa o objeto selecionado. 

Começamos o encontro com uma ciranda chamada Pilão, aprendida com o mestre griô 

Márcio Caires. Todos aprenderam a cantar e cantamos essa ciranda juntos. 

 

Música: Cantiga “Pilão” - aprendida com Mestre Márcio Griõ 

 

Vem cá, Iá Iá 

Vem ver 

A pancada do pilão bater 

A pancada do pilão bater 

Vem cá, Iá Iá, vem ver. 

 

Em seguida, partimos para uma brincadeira popular para trabalharmos o gesto, o 

movimento, o sentimento e a integração do grupo. Dançamos em roda a cantiga Piaba que consiste 

em uma pessoas entrar no centro da roda e ao final da cantiga, convida outra pessoa para dançar 

no centro dando-lhe uma umbigada. 

 

Música: Cantiga “Piaba” - repertório do folclore brasileiro. 

 

Sai, sai, sai, Ó, piaba 

Saia da lagoa. 

Bota a mão na cabeça, 

A outra na cintura. 

Dá um remelexo no corpo, 

Dá uma umbigada. No outro 

 

Em seguida, os convidei para caminhar pelo espaço em várias direções. Durante o 

caminho, pedi que eles olhassem nos olhos dos outros colegas quando cruzassem com eles. Mas 

também que mantivessem um distanciamento do outro, respeitando o espaço pessoal de cada um. 

O grupo 1 compreendeu este momento como: 



 

 

108 

“No segundo dia, ocupamos mais uma vez o ambiente enquanto descobrimos o nosso 

lugar no espaço, respeitando sempre o lugar do outro”. 

Já o grupo 3 nos contou que: 

“O exercício de caminhada pela sala com o objetivo de se colocar em postura, andar 

com convicção, ocupar o nosso espaço ao mesmo tempo que respeitava os das outras pessoas 

(kinesfera”. 

“Foi a demonstração física do respeito que se alcança/ é necessário para a convivência 

em comunidade, nessa perspectiva, a educação”. 

E então um aluno lembrou de uma dança parecida com os movimentos do funk misturados com 

os do samba e mostrou para o grupo enquanto a gente tentava imitá-lo. Daí a brincadeira se 

instaurou. Como boa brincante que sou, coloquei uma música de Luciano Gomes e interpretada 

por Margareth Menezes, Faraó. Nesse momento, dançamos livremente pelo espaço e um com os 

outros. 

Eu falei faraó 

Ê, faraó 

Ê, faraó 

Que mara mara maravilha, ê 

Egito, Egito, ê 

Que mara mara maravilha, ê 

Egito, Egito, ê 

Faraó, ó-ó-ó 

Faraó, ó-ó-ó 

Faraó, ó-ó-ó 

Faraó, ó-ó-ó 

Deus e divindade infinita do universo 

Predominante esquema mitológico 

A ênfase do espírito original 

Formará no Eden o ovo cósmico 

A emersão nem Osíris sabe como aconteceu 

A emersão nem Osíris sabe como aconteceu 

A ordem ou submissão do olho seu 

Transformou-se na verdadeira humanidade 

Epopéia do código de Gerbi 

E Nuti gerou as estrelas 



 

 

109 

Osiris proclamou matrimônio com Ísis 

E o mal Seth, irado o assassinou 

E ele terá 

Horus levando avante a vingança do pai 

Derrotando o império do mal Seth 

O grito da vitória que nos satisfaz 

Cadê Tutankhamon? 

Ê Gizé, Akhaenaton 

Ê Gizé, Tutankhamon 

Ê Gizé, Akhaenaton 

E eu falei Faraó 

Ê, faraó 

Ê, faraó 

Ê, faraó 

Ê, faraó 

Mara mara maravilha, ê 

Egito, Egito, ê 

Que maravilha, maravilha o quê 

Egito, Egito, ê 

Faraó, ó-ó-ó 

Faraó, ó-ó-ó 

Faraó, ó-ó-ó 

Faraó, ó-ó-ó 

Pelourinho 

Uma pequena comunidade 

Que porém Olodum uniu 

Em laço de confraternidade 

Despertai-vos 

Para a cultura egípcia no Brasil 

Ao invéz de cabelos trançados 

Veremos turbantes de Tutankhamon 

E as cabeças 

Se enchem de liberdade 

O povo negro pede igualdade 



 

 

110 

Deixando de lado as separações 

Cadê Tutankhamon? 

Ê Gizé, Akhaenaton 

Ê Gizé, Tutankhamon 

Ê Gizé, Akhaenaton 

E eu falei faraó 

Ê, faraó 

Ê, faraó 

Ê, faraó 

Ê, faraó 

Que mara mara maravilha, ê 

Egito, Egito, ê 

Que mara mara maravilha, ê 

Egito, Egito, ê 

Faraó, ó-ó-ó (4X) 

 

 

Dançamos e cantamos com vitalidade. Dançamos juntos, dançamos separados. Giramos, 

corremos, pulamos, caminhamos e rebolamos. Fomos seduzidos pelo ritmo e pela batida da 

música. E como diz, Rosa (2013) a música conclama a dança, a dança energiza e a dança faz do 

corpo um instrumento de expressão. Como vimos anteriormente e, vale a pena aqui revisitar: 

 
O movimento, particularmente a dança, aproxima o corpo a Deus. Sendo o nosso 

corpo um altar sagrado da criação, é preciso dançar para receber a divindade na forma 

de energia da natureza, é essa energia que estabelece que estabelece a necessária 

comunhão (Petit, 2015, p.73). 

 

Na sequência, com o corpo em comunhão com o sagrado, eu convidei o grupo para que 

formasse uma grande roda para nós dançarmos o Toré. Nessa dança, o corpo faz movimento para 

o chão conectando com a terra, marcando o ritmo com os pés. Batendo os pés no chão, pedi que o 

círculo fosse se fechando chegando bem perto, colados ombro a ombro. Nos tornamos um grupo 

só. E sentimentos o calor do ambiente, o suor escorrendo pelo corpo, e uma sintonia muito forte 

que levou o grupo a sentir uma vontade imensa de rir, mas todos nós, inclusive eu, tentamos 

segurar o máximo possível até que o grupo explodiu em uma única gargalhada. Rimos juntos. 

Nossos corpos envergavam para frente e para trás, enquanto outras pessoas colocavam a mão na 

barriga que doía por conta da ‘risaiada’. Até que um integrante do grupo, quando já estávamos 



 

 

111 

mais calmos, disse: “Eu nunca senti isso antes”. Gargalhamos de novo. Sobre isso, o grupo 1, 

contou que: 

 

Nossa noite foi tão prazerosa que não podíamos controlar o riso bem como as 

lágrimas. 
Rimos e sentimos, muito intensamente. 

 

O grupo 2, relata: 

Tivemos um acolhimento que nos despertou grandes emoções fazendo com que nos 

sentíssemos confortáveis para nos expor e essa exposição nos permitiu relaxar, divertir-se e 

meditar sobre coisas importantes. 

Assim sendo, eu os convidei para refazerem o círculo e que ficassem de olhos fechados 

deixando o corpo balançar, sem perder o eixo, de um lado para o outro e percebendo a 

respiração, inspirando o ar pelo nariz e expirando pelo nariz, fazendo uma respiração profunda, 

repetindo esta respiração por duas vezes. Aos poucos deixamos nossa respiração mais próxima 

do natural. Para esse momento do embalo cantei a cantiga “Embala eu Mamãe” 

 

Música: Cantiga “Embala eu Mamãe” - aprendida com Mestre Marcio Grio, que aprendeu com 

Valdecir Santana - erveira e parteira indígena de Serra Grande - Ilhéus/ Bahia. 

 

Oh mamãe, embala eu mamãe 

Abraça eu mamãe 

Cuida de mim 

 

Para essa vivência, os integrantes do grupo sentaram no chão e fecharam os olhos mais 

uma vez. Eu pedi para que cada um voltasse a sua infância por meio de uma 

regressão/meditação e lembrassem, nesse caminho de volta, a pessoa mais velha da família que 

convivemos e qual o papel dela na família. Qual era o cheiro dessa pessoa? Como eram as mãos 

dessa pessoa? Era sua mãe, avó, avô, uma tia, um tio? Por que você se lembrou dessa pessoa, o 

que ela ou ele te ensinou? O que ela representa ou representava para você. Quais as histórias 

que essa pessoa te contava? 

Depois, trouxemos estas memórias para o aqui e o agora e, despertando aos poucos, 

pedi que abrissem os olhos. 

Continuamos sentados no chão em roda e cada um pegou o seu objeto, pedido na aula 

anterior. As duas integrantes que não participaram do encontro anterior, pegaram dois objetos 



 

 

112 

aleatórios da mochila para poderem participar da atividade. Isso não atrapalhou o andamento 

da atividade. Mas ficou claro, para todos os integrantes do grupo, que a ausência das duas na 

aula anterior implicou na elaboração do exercício que tinha como foco a integração da 

identidade e ancestralidade dos estudantes através da história de vida. Dessa forma, pedi que 

todos prestassem atenção no tempo de fala e que dividisse o tempo da fala entre todos. O grupo 

apresentou confiança para se expressar oralmente. O grupo 1 disse: 

 

Depois compartilhamos nossas histórias e ouvimos com empatia a trajetória de vida 

dos colegas. 

 

O grupo 2 já diz que: 

Esses três dias de curso nos proporcionam uma imersão e um misto de sentimentos em 

relação às lembranças que aconteceram conosco e com a nossa família. 

 

Assim, a prática dialógica resultou em uma roda de conversa onde as lembranças, festas 

e tradição familiar emergiram e foram apresentadas através de fotos de família, objetos e farinha 

com rapadura, comida típica da infância de uma estudante. Foi um momento de muita emoção, 

alegria e apoio entre os integrantes que ampararam seus colegas durante a fala entrelaçando as 

mãos. De maneira poética, apreendemos que: 

 
A busca pelos ancestrais, seus nomes e histórias, geram energia viva e um processo 

de cura da identidade, quando arquétipos e mitos brotam criativamente do 

inconsciente para a consciência e para a vida. Sentimentos e sabedorias que querem 

viver costuram o fio rompido da história. As pessoas vivas e mortas do passado 

ganham um lugar afetivo e social ressignificado. Feridas inconscientes individuais e 

coletivas que guiavam as opressões vividas pela identidade podem se tornar 

sabedorias memoriáveis (Pacheco, 2014, p. 21). 

 

Pouco tempo antes do final do segundo encontro eu propus, para o último encontro, que 

eles se aprofundassem nas histórias de vida, nas memórias, no imaginário e elaborassem uma 

apresentação que englobasse o corpo, a criatividade e as diversas linguagens artísticas que 

quisessem. Finalizamos o segundo encontro. De acordo com o grupo 1: 

 

Tivemos um acolhimento que nos despertou grandes emoções fazendo com que nos 

sentíssemos confortáveis para nos expor e essa exposição nos permitiu relaxar, divertir-se e 

meditar sobre coisas importantes. 



 

 

113 

3.3 Dia 3 

 

Com semblantes mais leves, os estudantes chegaram animados e barulhentos. Vale 

considerar que havia pouquíssimo tempo que as aulas presenciais tinham retornado depois do 

lockdown devido a pandemia da Covid-19. E, talvez a animação tenha ocorrido porque ainda 

estávamos encantados com o momento mágico que ocorreu no segundo dia durante entre a roda 

de harmonização e a roda de embalo, ‘Eu nunca vivi isso antes’. Nesta noite, nove estudantes 

compareceram. Dessa forma, tivemos 100% de aproveitamento em relação a presença. 

O último encontro foi dividido em três momentos. A roda de diálogo e a produção 

partilhada. Na noite anterior, a roda de conversa potencializou, como explica Pacheco (2017, 

p. 3), “a transição da consciência intransitiva para a ingênua, depois para a consciência crítica 

para a comunitária. Os rituais dialógicos facilitam a integração da expressão da identidade, da 

ancestralidade e da celebração da vida aos assuntos e temas das ciências na sua leitura de 

mundo, ao projeto de vida da comunidade e da humanidade”. Esse fluxo entre consciência e 

vivência é o que define os rituais dialógicos, que nesse caso, foi uma roda de conversa. 

Lembranças, festas e tradição familiar emergiram e foram apresentadas através de fotos de 

família, objetos e farinha com rapadura, comida típica da infância de uma estudante. Assim 

sendo, o primeiro momento foi uma roda de conversa e o segundo momento foi a apresentação 

da história de vida que englobasse o corpo, a criatividade e as diversas linguagens artísticas que 

quisessem. Por último, dividido em três grupos, foram criados três textos coletivos. 

Começamos a oficina reunidos em círculo para continuarmos a nossa roda de conversa. 

Como no primeiro dia eu convidei para que cada um escolhesse uma palavra que expressasse 

tudo o que o grupo tinha vivenciado nos últimos dois dias de oficina, nos sentimentos 

emergidos, nas memórias etc. uma palavra que pudesse resumir em uma palavra o impacto que 

a oficina causou em cada um. Quando eles terminaram, eu espalhei pelo chão o que eles tinham 

escrito na primeira oficina. Essas palavras foram: “Surpresa, Performance, Gostoso, Conexão, 

Relaxamento, Respeito, Herança, Lembrança”. Então, cada participante foi colocando suas 

palavras escritas na folha de papel no chão. Pedi que eles observassem todas as palavras e que, 

livremente, agrupasse as palavras de acordo com o seu sentido, saberes, sensação, etc. Foram 

vários momentos desse quebra-cabeça para chegarmos nas seguintes palavras e, na imagem 

abaixo: 

 

Imersão 

Surpresa 



 

 

114 

Individualidade 

Cinestesia 

Movimento 

Aceitação 

Emoção 

Emoções 

 

Herança 

Lembrança 

Compartilhar 

Conexão 

 

Respeito 

Acolhimento 

Exposição 

Catarse 

Performance 

Relaxamento 

Gostoso 

 

Em seguida, em roda, atentos ao processo do grupo e do vínculo que foi construído, 

demos início a apresentação das histórias de vida. Um por um, em um ritual de afeto, respeito 

e acolhimento, emoções e lembranças foram sendo entregues em um processo de doação 

possibilitando a todo o grupo o encontro com a oralidade, ancestralidade e identidade. 

Dançamos juntos. 

Dançamos nossas memórias. 

Dançamos separados. 

Observamos fotos. 

Falamos sobre os sabores da infância. 

Dança popular. 

Ouvimos música. 

Cantamos. 

Cantamos nossas memórias. 

Choramos. 

Brincamos. 

Conhecemos o universo dos avós. 

Conhecemos o universo de pai e de mãe. 

Conhecemos sobre as festas familiares. 



 

 

115 

Mergulhamos em uma profundidade de histórias. Mergulhos em si e no outro. É 

essencial partimos da nossa própria história de vida para criar uma rede de conhecimento que 

vai fiando. De acordo com o grupo 3 

 

Todos nós sentimos a revitalização de nossas energias a partir das trocas de energia, 

experiências, memórias e dança. 

 

Conforme Pacheco (2015, p. 41-42), 

 
Para a Pedagogia Griô, o fio da meada é a história de vida de cada um, tecido com a 

de seu povo e nação integrada ao mundo, este é o único fio que podemos reatar. Então, 

retornemos à angústia no diálogo com a velha trabalhadora ancestral, que também 

poderia ser uma criança numa escola de comunidade tradicional. Ensina-se, desde 

cedo, a negar que é negra, de terreiro, indígena, de comunidade rural, cigana, autora. 

Ensina- se, desde cedo, a negar sua própria corporeidade. São diversas negações 

incorporadas, que refletem erros epistemológicos transversais entre cultura e 

educação, fazendo a criança, ou o estudante em geral, se perder da descoberta 

encantadora dos saberes e fazeres trilhados por sua avó em sua comunidade. 

 

 

 

Ficou ao meu cargo de perceber através das apresentações, alguns elementos dos 

marcadores das africanidades. O tema, 1) História de vida e tradição oral e 2) Corpo e 

ancestralidade, e os subtemas da aula desdobraram se em outros elementos dos marcadores em 

uma celebração da vida. Aspecto da Pedagogia Griô que ficou muito mais claro a partir desse 

estudo de caso. Ou seja, 

O principal método de aprendizagem é pela experiência vivida. Para Bâ, mais vale 

aprender poucas palavras e vivenciá -las do que encher-se de palavras não 

experienciadas. Trata-se de uma relação viva de participação, ,"[...] pois existem 

coisas que não 'se explicam', mas que se experimentam e se vivem" (BÂ apud Petit, 

1982, p. 193). 

 

A dança, a música e a emoção. O, ‘eu nunca senti isso antes’, nos diz que “O saber é 

originalmente oral, corporal, vivencial. Assim, o desafio é colocar-se no lugar de aprendiz da 

linguagem e do saber da tradição oral e passar a registrá-los na corporeidade que desperta o ser 

no(do) mundo” (Pacheco, 2015, p. 42). Cada participante da oficina, negro/pardo ou não, na 

sua corporeidade, sua identidade, e sua ancestralidade, cada um consigo e no coletivo, sentiram 

no e pelo corpo os desafios de uma educação antirracista. Pensar que ‘seria um curso formal, 

com apostilas como é dentro do parâmetro acadêmico’ ou ‘A dinâmica da aula nos surpreendeu 

pois esperávamos slides e textos acadêmicos’, pressupõe também desafios pedagógicos e 

epistemológicos para reescrever a lógica euro-ocidental “apontando outras corpo-políticas do 



 

 

116 

conhecimento, é fundamental para o processo de descolonização dos corpos e do pensamento” 

(Pacheco, 2020, p.23). Daí uma educação antirracista contra diversos tipos de processos 

escolares e não escolares dos grupos hegemônicos. Novas temáticas dentro de uma abordagem 

afrorreferenciada questionam esses conceitos e evocam outros saberes. Saberes que 

compreende que o “corpo negro não se separa do sujeito”, (Gomes, 2017), que permitam 

implementar, nos currículos escolares e universitários, a história e as culturas africana, afro- 

brasileira e afrodiaspórica. Gomes explica que o corpo negro não se separa do sujeito já que: 

 
A discussão sobre regulação e emancipação do corpo negro diz respeito a processos, 

vivências e saberes produzidos coletivamente. Isso não significa que estamos 

descartando o negro enquanto identidade pessoal, subjetividade, desejo e 

individualidade. Há aqui o entendimento de que assim como “somos um corpo no 

mundo”, somos sujeitos históricos e corpóreos no mundo. A identidade se constrói de 

forma coletiva, por mais que se anuncie individual (Gomes, p. 2017, p. 94). 

 

Ou seja, como o grupo percebeu nos três dias de oficina, muito diferente do que ocorre 

normalmente na ‘academia’. 

Por fim, solicitei ao grupo, divididos em três pequenos grupos, que escrevessem um 

texto coletivo, partindo das principais impressões relativas aos encontros. O resultado foram 

três textos coletivos simples e surpreendentes favorecendo entender a surpresa e a emoção do 

grupo. 

 

 

 

A estrada até aqui 

27/04/22 

Grupo 1 

 

Quando chegamos sentimos surpresa já que esperávamos ficar sentados apenas ouvindo 

uma palestra ou algo assim. 

Então, quando ficamos descalços e sentimos o chão sob os nossos pés, relaxamos e 

soltamos o corpo ao dançar. 

Durante a meditação sentimos o nosso próprio corpo e nos conectamos com ele, bem 

como com o ambiente que nos rodeava. 

No segundo dia, ocupamos mais uma vez o ambiente enquanto descobrimos o nosso 

lugar no espaço, respeitando sempre o lugar do outro. 

Caminhamos em direção ao passado vislumbrando cada fase de nossas vidas. 



 

 

117 

Depois compartilhamos nossas histórias e ouvimos com empatia a trajetória de vida dos 

colegas. 

Nossa noite foi tão prazerosa que não podíamos controlar o riso bem como as lágrimas. 

Rimos e sentimos, muito intensamente. 

 

Grupo 2 

 

 

Nós pensamos que seria um curso formal, com apostilas como é dentro do parâmetro 

acadêmico. 

Entretanto fomos surpreendidos com a didática, positivamente, uma vez que tivemos o 

incentivo da professora para nos expressarmos com autonomia e respeito ao próximo. 

Esses três dias de curso nos proporcionaram uma imersão e um misto de sentimentos 

em relação às lembranças que aconteceram conosco e com a nossa família. 

Tivemos um acolhimento que nos despertou grandes emoções fazendo com que nos 

sentíssemos confortáveis para nos expor e essa exposição nos permitiu relaxar, divertir-se e 

meditar sobre coisas importantes. 

Sentimos gratidão quando pensamos nesse projeto. 

Acreditamos que todas as pessoas deveriam passar por essa experiência. 

 

Grupo 3 

 

 

Oh lua nova, cadê a lua cheia, 

o fulano aqui pra deixar rastro de areia 

 

Iniciamos com um exercício de respiração que nos levou a sentir todo o nosso corpo em 

seguida escutamos os sons do nosso corpo e som externo. 

Sentimos a “expansão sonora” (Murray Schafer). Nossos corpos criaram uma espécie 

de campo magnético que nos envolvia e se misturava com o ambiente. 

Muitas músicas de ciranda alegraram e ativaram nossos corpos que nos causaram 

experiências únicas em nossas vidas. 

A dinâmica da aula nos surpreendeu pois esperávamos slides e textos acadêmicos. 

Os momentos de partilha nos possibilitaram sentir a criação de uma comunidade pois 

nos movimentamos sempre pensando no grupo. 



 

 

118 

Todos nós sentimos a revitalização de nossas energias a partir das trocas de energia, 

experiências, memórias e dança. 

 

No segundo dia, a aula também começou em um exercício de respiração e 

posição/postura, uma forma de se colocar no mundo físico que encontre harmonia e sincronia 

com a alma. 

O exercício de caminhada pela sala com o objetivo de se colocar em postura, andar com 

convicção, ocupar o nosso espaço ao mesmo tempo que respeitava os das outras pessoas 

(kinesfera). 

Foi a demonstração física do respeito que se alcança/ é necessário para a convivência 

em comunidade, nessa perspectiva, a educação. 

 

 

3.4 RITUAL DE PARTILHA DO CONHECIMENTO 

 

No modelo pedagógico da Pedagogia Griô, que inspirou o formato dessa tese, os rituais 

de partilha do conhecimento compreendem o quarto e último momento do plano de aula. De 

acordo com Pacheco (2014), os rituais de partilha são práticas coletivas em diversas áreas e 

linguagens científicas, tecnológicas, artísticas, culturais, econômicas e políticas. Associam 

ciência, arte, mito e tecnologia na elaboração do conhecimento com o objetivo de sistematizar, 

registrar e avaliar os processos educativos entre encantamento, vivência, diálogo e seus “fluxos 

na consciência dos participantes”. Um dos propósitos desse momento é a “elaboração de 

pesquisas que expressam todo o processo de elaboração do conhecimento entre estudantes, 

educadores, mestres griôs e comunidade em geral, empoderando-os e instrumentalizando-os”. 

Dessa forma, contribui também com que os “estudantes e comunidades se apropriem dos 

saberes e sejam sujeitos coletivos de pesquisa e, não objetos das mesmas”. As pesquisas e 

produtos artísticos-culturais didáticos de forma compartilhada podem ter vários formatos. São 

exemplos de produções partilhadas: aulas-espetáculo, clip de música, escritas diversas como 

livro coletivo, varal, jornal escolar e comunitário, jogos cooperativos, produções artísticas e 

artesanais em geral, texto coletivo; jogo de trilha griô, a trilha grio entre outros! Neste campo 

de produção do conhecimento, nossos produtos perpassam os três textos coletivos 

confeccionados nas oficinas e a própria confecção desse texto inteirinho. 

A escrita desta tese foi um processo mediado intensamente por uma perspectiva 

artográfica afrorreferenciada. A condução da escrita teve início a partir da contação de história 



 

 

119 

da busca da minha ancestralidade, tendo como essência o meu encontro com o “Outro Teatro: 

batucar/cantar/dançar/contar” do professor Ligiéro e do posicionamento político oriundo das 

pautas da educação anti-racista da professora Gomes. A experiência desta pesquisa também 

aborda as propostas pedagógicas afroreferrenciadas baseadas nas experiências e tradições afro- 

brasileiras como geradoras de novos conhecimentos e dinâmicas educativas. Muito do 

pensamento racista e discriminatório atual nos currículos escolares tem origem na repetição de 

um modelo sociopolítico, histórico e cultural pautado pelos modus operandi de formas coloniais 

e em contextos de hierarquização racial. 

Ao evidenciarmos construção de práticas pedagógicas de combate à discriminação 

racial, argumentamos que, a partir da minha história de vida, que devemos dar corpo à 

aprendizagem para abrir caminhos para um processo educativo que priorize a experiência do 

corpo e da corporeidade negra, entendendo o corpo como morada ancestral, marcando o 

aprendizado no corpo. Um corpo que se movimenta, que dança, que brinca, que chora, que tem 

crises de riso e que consegue ampliar a consciência de si no mundo. Esta investigação defende 

que estes elementos afroreferenciados funcionem como fonte de experiência e conhecimento 

na formação de professores na perspectiva das propostas da Lei 10.639 em 09 de janeiro de 

2003, tornando obrigatório o ensino de história da África e da cultura afro-brasileira nas Escolas 

da Educação Básica e no Ensino Superior, com destaque para os cursos de formação de 

professores, para que estes possam colaborar nos processos para uma educação antirracista. 

Apontamos caminhos que interpelam criticamente uma educação afrorreferenciada 

tecida pelas filosofias africanas que está implicada no respeito à vida, a todas elas. Esses 

caminhos integram diversos elementos pedagógicos dos saberes de tradição oral, da 

ancestralidade e do direto a vida cuja metodologias e modelos de ação pedagógica apresentam 

uma rede de relações de elementos que integram o corpo como centro de tudo. 

 

O corpo como centro de tudo foi o ponto de contato para que eu me encantasse e 

pudesse me tornar a professora, a mulher negra, a artista e a pesquisadora. O cruzamento dessas 

pedagogias afrorreferenciadas através de corpos dançantes, linguagens artísticas, da cultura e 

das histórias de vida, afirmando a estética negra como disparadores que geram novas 

percepções educacionais. Colaboramos, portanto, na prática, para as investigações sobre dança, 

pedagogias afrorreferenciadas e educação. Nosso esforço parece-nos uma mudança relevante 

quanto as críticas sobre uma educação tradicional, das cadeiras e mesas enfileiradas, do que 

‘seria um curso formal, com apostilas como é dentro do parâmetro acadêmico’ ou ‘slides e 

textos acadêmicos’em direção a uma educação vivencial que oferece inúmeras possibilidades 

emancipatórias, questionadoras, provocativas, lúdicas para abrir espaço para o “eu nunca senti 



 

 

120 

E agora querido e querida leitor e leitora, vamos caminhando para a finalização deste 

encontro, desta tese dançada, agradecendo aos nossos mestres e toda nossa ancestralidade 

africana, afro-brasileira e indigena, bora cantarmos. 

 

Música: Andorinha que voa - Aprendido com Lilian Mestra Griô, que aprendeu com Nádia 

Kauãn Tupinanbá da Aldeia Tucum de Olivença - Bahia. 

Andorinha, que voa, que voa andorinha …. 

Eu vou me embora agora guerreiro... 

 
Acreditamos que as perspectivas epistemológicas que se baseiam em contextos étnico- 

racias podem ampliar as formas de pensar a formação de professores da educação básica para 

denunciarem a hegemonia cultural eurocêntrica e a hierarquia epistemológica que universaliza 

o conhecimento ocidental e universalista como uma via exclusiva de conhecimento. 

Ofereço aqui nossa contribuição que é de incentivar futuros e os professores e 

professoras formados a realizarem esse mergulho comigo, conosco, consigo. 

 

Despedida 
 

 

isso antes”. Uma educação que valorize a corporeidade da pessoa com o seu entorno 

principalmente através da experiência cenestésicas e afetivas ao invés de ser 

predominantemente cognitiva. As sensações, emoções e sentimentos é uma experiência 

corporal. Esse conhecimento corporal nos aponta para um aspecto de nossa experiência que 

muitas vezes nos acompanha quando estamos envolvidos em um ato criativo e com a qual 

podemos aprender, que é um aspecto do ser humano, disponível para todos. 



 

 

121 

REFERÊNCIAS 

 

 

ALENCASTRO, Luis Felipe. O trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico Sul. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

ALVARENGA, Valéria Metroski; SILVA, Maria Cristina da Rosa Fonseca da. Formação 

Docente em Arte: percurso e expectativas a partir da lei 13.278/16. Educ. Real., Porto 

Alegre, v. 43, n. 3, p. 1009-1030, Set. 2018 . Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/edreal/a/4NXNjnyMHk8hcWSNmbHwBhF. Acesso em: 22 out. 

2020. 

 

BRASIL, Parâmetros Curriculares Nacionais. Brasília: MECSEF, 1998. BRASIL, 

Parâmetros Curriculares Nacionais: terceiro e quarto ciclos: Matemática. Brasília: MECSEF, 

1998. 

 . Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Educação é a Base. Brasília, 

MEC/CONSED/UNDIME, 2017. 

 . Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Brasília, DF, 1996, que estabelece as 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional. 

 . Lei nº 11.769, de 18 de agosto de 2008. Brasília, DF, 2008a, que trata da 

obrigatoriedade do ensino de música na educação básica. 

BARONE, Tom; EISNER, Elliot. Arts based research. Los Angeles: Sage, 2012. 

BARBOSA, Ana Mae. AMARAL, Lilian (org.). Interterritorialidade: mídias, contextos e 

educação. São Paulo: Editora Senac São Paulo, 2008. 

CANDAU, Vera Maria. Multiculturalismo e educação: questões, tendências e perspectivas. 

In: CANDAU, V.M. (org.): Sociedade, educação e cultura(s): questões e propostas. 

Petrópolis: Vozes, p. 52-100, 2008. 

 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 

ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

CARVALHO, Fracione O., MARTINS, Miriam. A interculturalidade na formação do 

pedagogo brasileiro: territórios de arte & cultura. Revista Educação Online, n. 15, p. 144-157, 

jan./abr. 2014. 

CARVALHO, Francione Oliveira. As imagens da cultura negra utilizadas em sala de aula 

como reflexo da identidade do professor: um estudo sobre a prática e a formação dos 

professores de história, arte e língua portuguesa. São Paulo, 2007. Dissertação (Mestrado em 

Educação Arte e História da Cultura) – Universidade Presbiteriana Mackenzie, São Paulo, 

2007. 

 . Fronteiras instáveis: inautenticidade intercultural na escola de Foz do Iguaçu. 

São Paulo, 2007. Tese (Doutorado em Educação, Arte e História da Cultura) – Universidade 

Presbiteriana Mackenzie, São Paulo, 2011. 

http://www.scielo.br/j/edreal/a/4NXNjnyMHk8hcWSNmbHwBhF


 

 

122 

CARVALHO, F. O; TEODORO, T. C. R. Pedagogia Griô como geradora de novas dinâmicas 

na formação docente. In: Revista Matéria Prima, v. 7, p. 116-126, 2019. ISSN/ISBN: 

21829756. 

 Apartado – Sala 23: memórias, afetos e corporeidade negra na 

formação de professores. In: Revista Cocar, v. 4, p. 73-92, 2017. 

 

DANTAS, Luís Thiago Freire. Filosofia Desde África: perspectivas descoloniais. Tese 

(Doutorado em Filosofia) - Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2018. 

DIAS, Belidson. A/r/tografia como metodologia e pedagogia em artes: uma introdução. In: 

DIAS, Belidson; IRWIN, Rita (org.). Pesquisa educacional baseada em arte: a/r/tografia. 

Santa Maria: Editora UFSM, p. 21-28, 2013 

DENZIN, N. K. , LINCOLN, Y. S. e colaboradores . O planejamento da pesquisa 

qualitativa: teorias e abordagens. Porto Alegre: Bookman e Artmed, 2006. 

 

FERNANDES, Florestan. A integração do negro na sociedade de classes. São Paulo: 

Dominus, v.1, 1965 

FERREIRA, Larissa. Corpos moventes em diáspora: Dança, identidade e reexistências. 

Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/ as (ABPN), [S.l.], v. 11, n. 27, 

p. 50-63, fev. 2019. ISSN 2177-2770. Disponível em: 

http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/view/664. Acesso em: 24 abr. 

2019. 

FRAGA, Walter. Uma História do negro no Brasil. Salvador: Centro de Estudos Afro- 

Orientais; Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2006. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. (Coleção 

Leitura). São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

 . Educação como prática da liberdade. Rio Janeiro, Paz e Terra, 1997. 

HERNÁNDEZ, F. A pesquisa baseada nas artes: propostas para repensar a pesquisa educativa. 

In: DIAS, B.; IRWIN, R. (org.). Pesquisa Educacional Baseada em arte: a/r/tografia. Santa 
Maria: Ed. da UFSM, p. 39-62, 2013. 

 

GATTI, Bernardete A. Formação de professores no Brasil: características e problemas. Educ. 

Soc., Campinas , v. 31, n. 113, p. 1355-1379, dez. 2010. Acesso em: 03 jul. 2020. 

GILROY, Paul. O Atlântico Negro. Modernidade e dupla consciência, São Paulo, Rio de 

Janeiro: 34; Universidade Cândido Mendes – Centro de Estudos Afro-Asiáticos, 2001. 

 

GOMES, N. L. Corpo e cabelo como ícones de construção da beleza e da identidade negra 

nos salões étnicos de Belo Horizonte. 2002. Tese (Doutorado em Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002. 

 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Rev. Bras. Educ., Rio de Janeiro, n. 23, p. 

75-85, ago. 2003. Disponível em: 

http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/view/664


 

 

123 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413- 

24782003000200006&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 01nov. 2017. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as. In: Revista 

Educação e Pesquisa, v. 29, N. 1. São Paulo, 2003. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 154 p. 2017. 

GUERRERO, Mara Francischini. Sobre as restrições compositivas implicadas na 

improvisação em dança. 2008. Dissertação (Mestrado em Dança) – Universidade Federal da 

Bahia, Salvador, 2008. 

 

GROSFOGUEL, Ramón. Decolonizing post-colonial studies and paradigms of political- 

economy: transmodernity, decolonial thinking, and global coloniality. Transmodernity: 

Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic World, Merced, CA, v. 1, n. 1, 

2011. Disponível em: https://escholarship.org/uc/item/21k6t3fq. Acesso em: 29 abr. 2019. 

 

GODOY, Arilda Schmidt. Pesquisa qualitativa: tipos fundamentais. Revista de 

Administração de empresas, São Paulo, v. 35, n. 3, p. 20-29, 1995. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rae/a/ZX4cTGrqYfVhr7LvVyDBgdb . Acesso em: 19 ago. 2016. 

IRWIN, Rita. DIAS, Belidson (org.). Pesquisa Educacional baseada em Arte: A/r/tografia. 

Ed. UFSM. Santa Maria, 2013. 

 

HOOKS, B. Ensinando a Transgredir: A educação como prática da liberdade. São Paulo: 

Martins Fontes, 2017. 

LIGIÉRO, Zeca. Corpo a Corpo: estudo das performances brasileiras. Rio de Janeiro: 

Garamond, 2011. 

MAÇANEIRO, Sheila Mara. De como cadeiras se movem: escrevendo meu movimento, 

movimentando minha escrita, uma experiência A/r/tográfica em dança. 2013. Tese 

(Doutorado em Dança) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2013. 
 

MACHADO, Adilbênia Freire. ODUS: Filosofia Africana para uma metodologia afrorreferenciada. 

Voluntas, Santa Maria, v. 10, p. 03- 25, set. 2019. 

 
MACHADO, Vanda. Ilê Axé: vivências e invenção pedagógica: as crianças do Opô Afonjá. 

2. ed. Salvador: EDUFBA, 2002. 

MARQUES, Isabel. Dançando na escola. São Paulo: Cortez: 2007. 

 

MINAYO, M.C.S.; SANCHES, O. Quantitativo-qualitativo: oposição ou 

complementaridade? Cadernos de Saúde Pública, v. 9, n. 3, p. 237-248, 1993. 

MIGNOLO, Walter. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no horizonte 

conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e Ciências Sociais: perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. 

 . Decolonialidade como o caminho para a cooperação. Revista do Instituto 

Humanitas Unisinos, n. 431, nov. 2013. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-
https://escholarship.org/uc/item/21k6t3fq
http://www.scielo.br/j/rae/a/ZX4cTGrqYfVhr7LvVyDBgdb


 

 

124 

https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/5253-walter-mignolo. Acesso em: 29 abr. 2017. 

http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/5253-walter-mignolo


 

 

125 

MUNANGA, Kabengele. Negritude – usos e sentidos. 2ed. São Paulo” Ática, 2020. 

 

NARDIM, Thaise Luciane. Princípios da metodologia a/r/tográfica na pesquisa em artes 

da cena. 2014. Tese (Doutorado em Artes da Cena) – Universidade Estadual de Campinas, 

Campinas, 2014. 

NOBREGA, N. O corpo negro sujeito de si na universidade. Anais do I Seminário Corpo, 

Cena e Afroepistemologias [recurso eletrônico] SALES, Jonas; FERREIRA, Larissa. 
Brasília: Editora IFB, 2018. 

KEMMIS, S.; MCTAGGART, R.. Participatory action research: Communicative action and 

the public sphere. In: DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. (Eds.) Handbook of Qualitative 

Inquiry. Thousand Oaks, CA: Sage, 3rd edition, p. 559-603, 2005. 

OLIVEIRA, Julvan Moreira de. Causos do imaginário e da memória negra: contribuições 

para uma antropologia educacional. Revista Educação em Foco, v. 21, n. 3, 2016. 

Disponível em: https://educacaoemfoco.ufjf.emnuvens.com.br/ edufoco/article/view/3196. 

Acesso em 30 jun. 2018. 

PACHECO, Lilian. A Pedagogia Griô: educação, tradição oral e política da Diversidade, 

DIVERSITA, SÃO PAULO, a. 2., n. 3., mar.2014 –set.2015. 

PACHECO, Líllian (2006). Pedagogia Griô: a reinvenção da roda da vida. Lençóis, Grãos 

de Luz e Griô, 2006. ISBN: 8590613410. 

PALIOTTI, Oreste. Escravidão, nunca mais. Cidade Nova, São Paulo, p. 36, set. 1998. 

PEREIRA, Edimilson de Almeida. Os Reizinhos do Congo. _3.ed._ São Paulo: Paulinas, 

2007 (Coleção árvore falante). 

PIMENTA, S. G. O estágio na formação de professores: unidade entre teoria e prática? Cad. 

Pesq. São Paulo, n. 94, p 58-74, ago. 1995. 

 

PETIT, Sandra Haydée. Práticas pedagógicas para a Lei nº 10.639/2003: A criação de nova 

abordagem de formação na perspectiva das africanidades. Educ. Foco, Juiz de Fora, v. 21, n. 

3, p. 657-684, set. / dez. 2016. 

 

REIS, J. J. Rebelião Escrava no Brasil. A história do levante dos malês em 1835. Edição 

revista e ampliada. São Paulo: Cia. das Letras, 2003. 

ROSA, Allan da. Pedagoginga, autonomia e mocambagem. Rio de Janeiro: Aeroplano, 

2013. 

 

SANTOS, Inaicyra Falcão dos. Corpo e ancestralidade: uma proposta pluricultural de 

dança-arte-educação. 2a ed. São Paulo: Terceira Margem, 2006. 

SILVA, Luciane Ramos. Corpo em diáspora: colonialidade, pedagogia de dança e técnica 

Germaine Acogny. 2018. Tese (Doutorado em Dança) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 

2018. 

SILVA, Marilza Oliveira da. Ossain como poética para uma dança afro. 2016. Dissertação 

(Mestrado em Dança) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016. 



 

 

126 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2003. 

 

SILVA, L. R. Corpo em diáspora e técnica Germaine Acogny: apontamentos frente à 

colonialidade do gesto. Anais do I Seminário Corpo, Cena e Afroepistemologias [recurso 

eletrônico] SALES, Jonas; FERREIRA, Larissa (org.). Brasília : Editora IFB, 2018. 

 

SILVA, Joyce Gonçalves da. Corporeidade e identidade, o corpo negro como espaço de 

significação. Salvador BA:Ucsal, , n.3, v17, p.263-275, 2014. ISSN2316-266X. 

SOUZA, N. S. Tornar-se negro: As Vicissitudes da Identidade do Negro Brasileiro em 

Ascensão Social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 

 

STRAZZACAPPA, Márcia; MORANDI, Carla. Entre a Arte e a Docência: A formação o 

artista da dança. Campinas, SP: Papirus, 2006. 

TEODORO, Thalita de Cássia Reis. A Idéia de Dança como Entretenimento Veiculada pelos 

Programas de Auditório da Televisão Brasileira: compreendendo sua configuração. 2009. 

Dissertação (Mestrado em Dança) Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2009 . 

  Personal Narrative (DA 5131). University of Limerick, 23p. 

Limerick, Irlanda, 2013. 

 

TOURINHO, Irene. Metodologia(s) de pesquisa em arte-educação: o que está (como vejo) 

em jogo? In: DIAS, Belidson; IRWIN, Rita (Orgs.). Pesquisa educacional baseada em arte: 

a/r/tografia. Santa Maria: Editora UFSM, 2013, p. 63-70. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad, conocimientos y decolonialidad. Revista Javeriana, 

Bogotá, v. 24, n. 46, pp. 45-70, 2005. 

 . Introducción: lo pedagógico y lo decolonial: entretejiendo caminos. In: 

 (org.). Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 

(re)vivir. Quito, 2013. Disponível em: 

https://alternativas.osu.edu/assets/files/ebooks/WALSH%20final%20compacto.pdf . Acesso 

em: 29 abr. 2020. 



 

 

127 

APÊNDICE A – Ensaio fotográfico 

1 dia 



 

 

128 

 



 

 

129 

 



 

 

130 

 



 

 

131 

 
 



 

 

132 

 
 

 

 

 

 



 

 

133 

 

 



 

 

134 

 

 



 

 

135 

2 dia 
 

 

 



 

 

136 

 
 



 

 

137 

 
 
 

 



 

 

138 

 



 

 

139 

 
 



 

 

140 

 
 



 

 

141 

 
 
 

 



 

 

142 

 
 



 

 

143 

 
 



 

 

144 

 

3 dia 

 



 

 

145 

 



 

 

146 

 
 



 

 

147 

 



 

 

148 

 



 

 

149 

 
 



 

 

150 

 
 

 



 

 

151 

 


	RESUMO
	ABSTRACT
	SUMÁRIO
	Chegança
	Roda de benção
	Roda de abertura
	Roda de Harmonização
	Roda de embalo
	1 - CONTAÇÃO DE HISTÓRIA: um mergulho nas memórias a partir de uma narrativa a/r/tográfica pela perspectiva afroreferrenciada.
	1.1 Mergulhando em caminhos afora...
	1.2 Um salto para os mares de morros mineiros
	1.3 Pulando as ondas do mar
	1.4 Das águas salgadas ao mar de morro de novo
	1.5 Mergulhando em caminhos afora...Parte II
	1.6 Vamos dar uma pausa nessa dança...
	1.7 A voz ressoando e dando voz.
	1.8 Reconectando fios ancestrais através do movimento.
	1.9 Experiências como professora universitária e “buscante” da minha ancestralidade
	1.10 Reconectando fios ancestrais através do movimento: Contação de história Parte II
	1.12 O fio que faltava: a incorporação de uma perspectiva artográfica afrorreferenciada na minha prática enquanto professora, pesquisadora e artista
	2 PRIMEIRA ESTAÇÃO: práticas pedagógicas afrorreferenciadas como geradoras de novos conhecimentos e dinâmicas educativas.
	2.1 Vínculo e encantamento através da Pretagogia e da Pedagogia Griô
	2.2 Pretagogia: uma abordagem teórico-metodológica
	2.3 O corpo-dança afroancestral: um conceito gingado.
	2.4 Entrecruzamentos em sala de aula: Pretagogia e o ensino de dança contemporânea na educação básica
	2.5 Segunda estação: Pedagogia Griô, uma pedagogia facilitadora de rituais de vínculo e aprendizagem
	2.6 Entrecruzamentos em sala de aula: Pedagogia Griô e o ensino de dança contemporânea na educação básica
	2.7 O impacto da Pretagogia e da Pedagogia griô nas pesquisas de formação docente
	Momento 3 – Diálogo
	3 EU NUNCA VIVI ISSO ANTES: presença do corpo e práticas pedagógicas afrorreferenciadas para uma educação antirracista.
	3.1 Encontro 1
	3.2 Vamos para o dia 2
	3.3 Dia 3
	Grupo 1
	Grupo 2

	3.4 RITUAL DE PARTILHA DO CONHECIMENTO
	REFERÊNCIAS

